وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى آعَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحُقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَآ ءَامَنَّا فَأَكْثَبْنَ مَعَ ٱلشَّنِهِ دِينَ اللَّهِ وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَظَمَعُ أَن يُدَّخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَأَنْبَهُمُ ٱللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّنتٍ جِّرِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهْلُوذَالِكَ جَزَاءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِنَايَنِيْنَا أَوْلَيْهِكَ أَصْعَبُ لَلْمَحِيدِ ١٠٠ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِبَتِ مَا آخَلُ اللهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوَّ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ اللهُ وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبَ أُواتَتَقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ لا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِي آيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ ٱلْأَيْمَانُ كُفَّارَتُهُ، إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَّبُقِمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمُّواَ حَصَظُواْ أَيْمَانَكُمْ كَاللَّك يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ عِلَمَّاكُمْ تَشْكُرُونَ اللهُ

وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى آعَيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَهُواْ مِنَ ٱلْحُقِّ يَقُولُونَ رَبِّنَا ءَامَنَا فَأَكْنُبْنَ مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ اللهِ وَمَا لَنَا لَا ثُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدَخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ فَأَثْبَهُمُ ٱللَّهُ بِمَا قَالُواْ جَنَّتِ

# تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهُلُوذَالِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَنِتِنَا أَوْلَئِهِكَ أَصْعَابُ ٱلْمُحَيِيدِ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

و منها: أنهم (وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ) محمد را الله

(تَرَى آعَيْنَهُم تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ)

\*\*\*كقوله ﴿ وَإِنَّ مِنَأَهُلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهُمْ خَلْقِعِينَ لِلَّهِ ﴾ ال عمران: ١٩٩

كقوله ﴿ ٱلَّذِينَءَ اللَّهَ مُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبِلِهِ عَمْمِ هِ عَنُوْمِنُونَ اللَّهِ وَإِذَا يُنْكَى عَلَيْمِ مَ قَالُوٓ أَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْهِ مَ قَالُوٓ أَ ءَامَنَا بِهِ عَ

إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِّنَآ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِۦ مُسْلِمِينَ ﴿ ۚ ۚ اَ أُولَئِيكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّنَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ

وَيَدْرَءُ وِنَ بِٱلْحَسَنَةِٱلسَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَإِذَا سَكِمِعُوا ٱللَّغُو أَعْرَضُواْ

عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَغِي ٱلْجَهِلِينَ

القصص: ٥٦ - ٥٥

أثَّر ذلك في قلوبهم و خشعوا له، و فاضت أعينهم

(مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ)

بسبب ما سمعوا من الحق الذي تيقنوه، فلذلك آمنوا و أقروا به

فقالوا: ( يَقُولُونَ رَبِّنَا ءَامَنَّا فَأَكْنُبْنَ مَعَ ٱلشَّنِهِدِينَ )

و هم أمة محمد ﷺ، يشهــــــدون: –

1-لله بالتوحيـــد،

2-و لــــرسله بالرسالة و صحة ما جاءوا به،

3-و يشهــــدون على الأمم السابقة بالتصديق و التكذيب.

[و هم عدول، شهادتهم مقبولة]

كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾

فكأنهم ليموا على إيمانهم و مسارعتهم فيه، فقالوا:

# ( وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ)

أي: و ما الذي يمنعنا من الإيمان بالله،

و الحال أنه قد جاءنا الحق من ربنا، الذي لا يقبل الشك و الريب،

# (وَنَطْمَعُ أَن يُدِّخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصَّلِحِينَ)

و نحن إذا آمنا و اتبعنا الحق طمعنا أن يدخلنا الله الجنة مع القوم الصالحين، فأي مانع يمنعنا؟

أليس ذلك موجبا للمسارعة و الانقياد للإيمان و عدم التخلف عنه.

قال الله تعالى: ( فَأَثْبُهُمُ ٱللَّهُ بِمَا قَالُواً)

أي: بما تفوهوا به من الإيمان ونطقوا به من التصديق بالحق

(جَنَّاتٍ جَمْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَ لَوَذَالِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ)

و هذه الآيات نزلت في النصارى الذين آمنوا بمحمد رضي كالنجاشي و غيره ممن آمن منهم.

و كذلك لا يزال يوجد فيهم من يختار دين الإسلام،

و يتبين له بطلان ما كانوا عليه،

و هم أقرب من اليهود والمشركين إلى دين الإسلام.

و لما ذكر ثواب المحسنين، ذكر عقاب المسيئين قال:

( وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِعَايِكِتِنَا أُوْلَكِيكَ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ) لَا نَهُم كَفُرُوا بِالله، و كذبوا بآياته المبينة للحق.

يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا آحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوَّا إِنَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُونَ اللَّهِ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا إِنَّ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا وَلَا اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

يقول تعالى ( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ طَيِّبَنتِ مَا آَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُمَّ بِعَدِ مسلم \*\*\*صحيح مسلم

2356 عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: صَنَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَمْرًا فَتَرَخَّصَ فِيهِ، فَبَلَغَ ذَلِكَ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِهِ، فَكَأَنَّهُمْ كَرِهُوهُ وَ تَنَزَّهُوا عَنْهُ، فَبَلَغَهُ ذَلِكَ، فَقَامَ خَطِيبًا فَقَالَ:

«مَا بَالُ رِجَالِ بَلَغَهُمْ عَنِّي أَمْرٌ تَرَخَّصْتُ فِيهِ،

فَكَرِهُوهُ وَ تَنَزَّهُوا عَنْهُ،

فَوَاللهِ لَأَنَا أَعْلَمُهُمْ بِاللهِ، وَ أَشَدُّهُمْ لَهُ خَشْيَةً»

\*\*\*وَ قَالَ الثَّوْرِيُّ، عَنْ مَسْرُوق قَالَ: -

كُنَّا عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، فَجِيءَ بضَرْع، فَتَنَحَّى رَجُلٌ،

فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللهِ: أُذْن.

فَقَالَ: إِنِّي حَرَّمْتُ أَنْ آكُلَهُ.

فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ: ادْنُ فاطعَم، وَ كَفِّرْ عَنْ يَمِينِكَ وَ تَلَا هَذِهِ الْآيَةَ:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتٍ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ} الْآيَةَ.

1-احمـــدوه إذ أحلها لكم،

2-و اشكــــروه

3-و لا تـــردوا نعمته بكفرها أو عدم قبولها، أو اعتقاد تحريمها،

○فتجمعــون بذلك بين:-

1-القـــول على الله الكذب،

2-و كفـــر النعمة،

3-و اعتقـــاد الحلال الطيب حراما خبيثا،

فإن هذا من الاعتداء. و الله قد نهى عن الاعتداء فقال:

# (وَلَا تَمْ تَدُوّاً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ)

\*\*\* يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ مِنْهُ:-

1-وَ لَا تُبَالِغُوا فِي التَّضْيِيقِ عَلَى أَنْفُسِكُمْ فِي تَحْرِيمِ الْمُبَاحَاتِ عَلَيْكُمْ، كَمَا قَالَهُ مَنْ قَالَهُ منَ السَّلَف.

2-وَ يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ:-

كَمَا لَا تُحَرِّمُوا الْحَلَالَ فَلَا تَعْتَدُّوا فِي تَنَاوُلِ الْحَلَالِ،

بَلْ خُذُوا مِنْهُ بِقَدْرِ كِفَايَتِكُمْ وَ حَاجَتِكُمْ،

وَلَا تُجَاوِزُوا الْحَدَّ فِيهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى:

ُوَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا [إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ] [آل عمران: 31] } وَ قَالَ: {وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا}

[الْفَرْقَان: 67]

ُ مُرَعُ اللَّهِ عَدَلَ بَيْنَ الْغَالِي فِيهِ وَ الْجَافِي عَنْهُ، لَا إِفْرَاطَ وَ لَا تَفْرِيطَ؛ وَ لِهَذَا قَالَ: {لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ}

Oبل يبغضهم و يمقتهم و يعاقبهم على ذلك.

ثم أمر بضد ما عليه المشركون، الذين يحرمون ما أحل الله

فقال: (وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَكُل)

أي: كلوا من رزقه الذي ساقه إليكم، بما يسره من الأسباب،إذا كان: -

[حلالا لا سرقة و لا غصبا و لا غير ذلك من أنواع الأموال التي تؤخذ بغير

و كان أيضا (طَيْبًا)

و هو الذي لا خبث فيه، فخرج بذلك الخبيث من السباع و الخبائث.

(وَٱتَّـُقُوا ٱللَّهُ) في امتثال أوامره، و اجتناب نواهيه.

(ٱلَّذِي ٱلتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ)

فإن إيمانكم بالله يوجب عليكم تقواه و مراعاة حقه، فإنه لا يتم إلا بذلك. و دلـــــت الآية الكريمة على أنه:-

1-إذا حرم حلالا عليه من طعام و شراب، و سرية و أمة، و نحو ذلك، فإنه لا يكون حراما بتحريمه،

لكن لو فعله فعليه كفارة يمين، كما قال تعالى:

(يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ )الآية.

إلا أن تحريم الزوجة فيه كفارة ظهار،

2-و يدخل في هذه الآية أنه لا ينبغي للإنسان أن يتجنب الطيبات و يحرمها على نفسه، بل يتناولها مستعينا بها على طاعة ربه.

لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغْوِ فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُمُ الْأَيْمَنَ فَكَكَ مَنْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُمُ الْأَيْمَنَ فَكَارَتُهُ وَالْحَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ آهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَّبُةِ فَمَن لَدْ يَجِدْ فَصِيبَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّا مُوذَاكِ كَفَنْرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُ مُواحَفَظُوا فَمَن لَدْ يَجِدْ فَصِيبَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّا مُؤلِك كَفَنْرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُ مُواحَفَظُوا أَيْمُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَاكُمْ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَاكُمْ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَى كُورُ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَى لَكُورُ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَى لَكُورُ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَى لَكُورُ تَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عِلَى اللّهُ لَكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ عِلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَكُونُ اللهُ اللّهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْتِهِ عِلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّ

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

سنن ابن ماجه

2113 عَن ابْن عَبَّاسٍ، قَالَ:

كَانَ الرَّجُلُ يَقُوتُ أَهْلَهُ قُوتًا فِيهِ سَعَةٌ،

و كَانَ الرَّجُلُ يَقُوتُ أَهْلَهُ قُوتًا فَيه شدَّةٌ،

فَنَزَلَتْ: {مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ} [المائدة:89] " أي أيمانكم التي صدرت على وجه اللغو،

و هي الأيمان التي حلف بها المقسم من غير نية و لا قصد،

أو عقدها يظن صدق نفسه، فبان بخلاف ذلك.

# (وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَانُ )

أي: بما عزمتم عليه، وعقدت عليه قلوبكم. كما قال في الآية الأخرى:

(وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ)

(فَكُفَّارَتُهُو) أي: كفارة اليمين الذي عقدتموها بقصدكم

## (إطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ)

الميسر: لكل مسكين صاع $^*$ 

و ذلك الإطعام (مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ)

أي: كسوة عشرة مساكين، و الكسوة هي التي تجزئ في الصلاة.

# (أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ )

أي: عتق رقبة مؤمنة كما قيدت في غير هذا الموضع،

فمتى فعل واحدا من هذه الثلاثة فقد انحلت يمينه.

\*\*\*فَهَذِهِ خِصَالٌ ثَلَاثٌ فِي كَفَّارَةِ الْيَمِينِ، أَيُّها فَعَلَ الحانثُ أَجْزَأً عَنْهُ بِالْإِجْمَاعِ. وَ قَدْ بَدَأَ بِالْأَسْهَلِ فَالْأَسْهَلِ، فَالْإِطْعَامُ أَيْسَرُ مِنَ الْكِسْوَةِ،

كَهَا أَنَّ الْكِسْوَةَ أَيْسَرُ مِنَ الْعِتْقِ، فَرُقىَ فِيهَا مِنَ الْأَدْنَى إِلَى الْأَعْلَى. (فَمَن لَمْ يَجِدُ) واحدا من هذه الثلاثة

(فَصِيامُ ثَلَثَةِ أَيَّامِ ذَالِكٌ ) المذكور

(كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ)

تكفرها و تمحوها و تمنع من الإثم.

(وَأَحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ)

\*\*\*لا تتركوها بغير تكفير

عن الحلف بالله كاذبا، وعن كثرة الأيمان،

و احفظوها إذا حلفتم عن الحنث فيها، إلا إذا كان الحنث خيرا، فتمام الحفظ: أن يفعل الخير، و لا يكون يمينه عرضة لذلك الخير.

(كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ)

المبينة للحلال من الحرام، الموضحة للأحكام.

(لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ )

الله حيث علمكم ما لم تكونوا تعلمون.

فعلى العباد شكر الله تعالى على ما منَّ به عليهم،

من معرفة الأحكام الشرعية و تبيينها.

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْخَمَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفَلِحُونَ ﴿ ۚ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْحَمَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْقِفَهَلْ أَنكُم مُّننهُونَ اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ ﴿ الْ كَيْسَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّـقَواْ وَّءَامَنُوا وَعَـمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَأَحْسَنُولُواللَّهُ يُحِبُ ٱلْحُسِنِينَ اللهُ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَيَبَلُونَكُمُ ٱللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ ۖ أَيْدِيكُمْ وَرِمَا كُكُمْ لِيَعْلَمَ ٱللهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْثَ فِيمَنِ أَعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ وَعَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَقْنُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُّهُمُن قَنَاكُهُ مِنكُمْ مُّتَعَيِّدًا فَجَزَآءٌ مِّثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِـ. ذَوَا عَذْلِ مِنكُمْ هَدَيًا بَلِغَ ٱلْكَمَّبَةِ أَوْكَفَّنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرُ عِيَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَسَنَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيرٌ ذُو ٱننِقَامِ اللَّهُ

يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمَّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَضَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهَ الْمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَاةَ فِي ٱلْخَمْرِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ مَنْ الْمَالُونِ اللَّهُ وَعَنِ ٱلصَّلُونِ اللَّهُ مُنْنَهُونَ ﴿ اللَّهُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلُونِ اللَّهُ مُنْنَهُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْنَهُونَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْهُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْهُونَ اللَّهُ الْمُنْهُونَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## (يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الإِنَّمَا ٱلْخَنْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَمُ)

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

ابن جرير عن ابن عباس قال:-

نزل تحريم الخمر في قبيلتين من قبائل الأنصار شربوا

حتى إذا ثملوا عبث بعضهم ببعض

فلما أن صحوا جعل الرجل منهم يرى الأثر بوجهه و لحيته

فيقول: فعل بي هذا أخي فلان و كانوا إخوة ليس في قلوبهم

ضغائن و الله لو كان بي رءوفا رحيما ما فعل بي هذا

حتى وقعت في قلوبهم الضغائن

فأنزل الله تعالى {إنَّمَا الْخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ} إلى قوله

{فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ}

فقال ناس من المتكلفين هي رجس و هي في بطن فلان قتل يوم بدر وقتل فلان يوم أحد

فأنزل الله {لْيُس عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طُعمُوا} الآية.

\*\*\*يَقُولُ تَعَالَى نَاهِيًا عِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ تَعَاطِي الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ،

وَ هُوَ الْقِمَارُ.

قَالُوا: كُلُّ شَيْءٍ مِنَ الْقِمَارِ فَهُوَ مِنَ الْمَيْسِرِ، حَتَّى لَعِبِ الصِّبْيَانِ بِالْجَوْزِ.

\*\*\*صحیح مسلم

(2260) عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بُرَيْدَةَ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ:

«مَنْ لَعبَ بِالنَّرْدَشِيرِ، فَكَأَنَّمَا صَبَغَ يَدَهُ فِي لَحْمِ خِنْزِيرٍ وَ دَمِهِ» ()
\*\*\* وَ أَمَّا الشِّطْرُنْجُ:-

\*\*\* وَ أَمَّا الشِّطْرَنْجُ :-نَصَّ عَلَى تَحْرِجِهِ مَالِكٌ، وَ أَبُو حَنِيفَةَ، وَ أَحْمَدُ، وَ كَرِهَهُ الشَّافِعِيُّ، رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى.

يذم تعالى هذه الأشياء القبيحة،

# (يِجْشُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ)

و يخبر أنها من عمل الشيطان،

و أنها رجس. ((\*\*\*شر من عمل الشيطان))

### (فَأَجْتَنِبُوهُ)

أي: اتركوه ((\*\*\*الضمير عائد علي الرجس))

## (لَعَلَّكُمُ ثُقَلِحُونَ )

فإن الفلاح لا يتم إلا بترك ما حرم الله، خصوصا هذه الفواحش المذكورة،

و هي (ٱلْخَنْرُ )

و هي: كل ما خامر العقل

أي: غطاه بسكره،

(وَٱلْمَيْسِرُ)

<sup>(</sup>بالنردشير)قال العلماء النردشير هو النرد فالنرد عجمى معرب وشير معناه حلو]

و هو: جميع المغالبات التي فيها عوض من الجانبين، كالمراهنة و نحوها، (وَالْأَصْابُ)

التي هي: الأصنام و الأنداد و نحوها، مما يُنصب و يُعبد من دون الله، \*\*\* هِيَ حِجَارَةٌ كَانُوا يَذْبَحُونَ قَرَابِينَهُمْ عِنْدَهَا.

## (وَالْأَزْلَامُ )

((\*\*\*القداح))التي يستقسمون بها،

فهذه الأربعة نهى الله عنها و زجر،

و أخبر عن مفاسدها الداعية إلى تركها و اجتنابها:-

1-أنها رجس، أي: خبث، نجس معنى، و إن لم تكن نجسة حسا.

و الأمور الخبيثة مما ينبغي اجتنابها و عدم التدنس بأوضارها.

2-أنها من عمل الشيطان، الذي هو أعدى الأعداء للإنسان

( إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَلَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَّةِ).

> و من المعلوم أن العدو يحذر منه، و تحذر مصايده و أعماله، خصوصا الأعمال التي يعملها ليوقع فيها عدوه، فإنها فيها هلاكه، فالحزم كل الحزم البعد عن عمل العدو المبين،

و الحذر منها، و الخوف من الوقوع فيها.

اله لا يمكن الفلاح للعبد إلا باجتنابها،

### فإن الفــــلاح هو:-

1-الفوز بالمطلوب المحبوب،

2-و النجاة من المرهوب،

و هذه الأمور مانعة من الفلاح و معوقة له.

أن هذه موجبة للعداوة و البغضاء بين الناس،

و الشيطان حريص على بثها، خصوصا الخمر و الميسر،

ليوقع بين المؤمنين العداوة و البغضاء.

## <u>O</u>فإن في الخمـــر من:-

انغلاب العقل و ذهاب حجاه،

ما يدعو إلى البغضاء بينه و بين إخوانه المؤمنين،

خصوصا إذا اقترن بذلك من السباب ما هو من لوازم شارب الخمر،

فإنه ربما أوصل إلى القتل.

### الاحاديث الواردة في تحريم الخمر:-

صحيح البخاري

4619 عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ:سَمِعْتُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى مِنْبَرِ النَّبِيِّ يَقُولُ: " أَمَّا بَعْدُ، أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهُ نَزَلَ تَحْرِيمُ الخَمْرِ، وَ هْيَ مِنْ خَمْسَةٍ مِنْ:- العَقْلَ " العِنَبِ وَ الخَمْرُ مَا خَامَرَ العَقْلَ " العِنَبِ وَ الخَمْرُ مَا خَامَرَ العَقْلَ "

\*\*\* صحیح مسلم

(1579) عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ وَعْلَةَ السَّبَإِيِّ، مِنْ أَهْلِ مِصْرَ، أَنَّهُ سَأَلَ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ، عَمَّا يُعْصَرُ مِنَ الْعِنَبِ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: إِنَّ رَجُلًا أَهْدَى لِرَسُولِ اللهِ وَلَيْ رَاوِيَةَ خَمْرٍ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: إِنَّ رَجُلًا أَهْدَى لِرَسُولِ اللهِ وَلَيْ رَاوِيَةَ خَمْرٍ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ وَلَيْ: «هَلْ عَلِمْتَ أَنَّ اللهَ قَدْ حَرَّمَهَا؟» فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ وَلَيْ: «هَلْ عَلِمْتَ أَنَّ اللهَ قَدْ حَرَّمَهَا؟» قَالَ: لَا، فَسَارً إِنْسَانًا،

فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «بِمَ سَارَرْتَهُ؟»،

فَقَالَ: أُمَرْتُهُ بِبَيْعِهَا،

فَقَالَ: «إِنَّ الَّذِي حَرَّمَ شُرْبَهَا حَرَّمَ بَيْعَهَا»،

قَالَ: فَفَتَحَ الْمَزَادَةَ حَتَّى ذَهَبَ مَا فِيهَا، ()

\*\*\*سنن أبي داود

3674 عِن ابْنِ عُمَرَ، يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ:

«لَعَنَ اللَّهُ الْخَمْرَ، وَ شَارِبَهَا، وَ سَاقِيَهَا، وَ بَانِعَهَا، وَ مُبْتَاعَهَا، وَ عَاصِرَهَا، وَ مُعْتَصِرَهَا، وَ حَامِلَهَا، وَ الْمَحْمُولَةَ إِلَيْهِ»

\*\*\*صحیح مسلم

(1748) عن مُصْعَبِ بْنُ سَعْدٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ نَزَلَتْ فِيهِ آيَاتٌ مِنَ الْقُرْآنِ قَالَ:-

<sup>(</sup>راوية خمر) أي قربة ممتلئة خمرا(المزاد) هكذا وقع في أكثر النسخ المزاد بحذف الهاء وفي بعضها المزادة بالهاء وهي الراوية قال أبو عبيد هما معنى قالوا سميت راوية لأنها تروي صاحبها ومن معه والمزادة لأنه يتزود فيها الماء في السفر وغيره وقيل لأنه يزاد فيها جلد لتتسع]

1-حَلَفَتْ أُمُّ سَعْدٍ أَنْ لَا تُكَلِّمَهُ أَبَدًا حَتَّى يَكْفُرَ بِدِينِهِ، وَ لَا تَأْكُلَ وَ لَا تَشْرَبَ، قَالَتْ: زَعَمْتَ أَنَّ اللهَ وَصَّاكَ بِوَالِدَيْكَ،

وَ أَنَا أُمُّكَ، وَ أَنَا آمُرُكَ بِهَذَا.

قَالَ: مَكَثَتْ ثَلَاثًا حَتَّى عَٰشِيَ عَلَيْهَا مِنَ الْجَهْدِ،

فَقَامَ ابْنٌ لَهَا يُقَالُ لَهُ عُمَارَةٌ، فَسَقَاهَا،

فَجَعَلَتْ تَدْعُو عَلَى سَعْدِ،

فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْقُرْآنِ هَذِهِ الْآيَةَ:

{وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي}

وَ فِيهَا {وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا} [لقمان: 15]

قَالَ: وَأَصَابَ رَسُولُ اللهِ ﷺ غَنِيمَةً عَظِيمَةً،

فَإِذَا فِيهَا سَيْفٌ فَأَخَذْتُهُ، فَأَتَيْتُ بِهِ الرَّسُولَ عَلَيْ،

فَقُلْتُ: نَفِّلْنِي هَذَا السَّيْفَ،

فَأَنَا مَنْ قَدْ عَلَمْتَ حَالَهُ،

فَقَالَ: «رُدُّهُ مِنْ حَيْثُ أَخَذْتَهُ»

فَانْطَلَقْتُ، حَتَّى إِذَا أَرَدْتُ أَنْ أُلْقِيَهُ فِي الْقَبَضِ لَامَتْنِي نَفْسِي،

فَرَجَعْتُ إِلَيْهِ، فَقُلْتُ: أَعْطِنِيهِ،

قَالَ فَشَدَّ لِي صَوْتَهُ «رُدُّهُ مِنْ حَيْثُ أَخَذْتَهُ»

قَالَ فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: {يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ} [الأنفال: 1]

قَالَ: وَمَرِضْتُ فَأَرْسَلْتُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَأَتَانِي،

فَقُلْتُ: دَعْنِي أَقْسِمْ مَالِي حَيْثُ شِئْتُ،

قَالَ فَأَبَى، قُلْتُ: فَالنِّصْفَّ، قَالَ فَأَبَى،

قُلْتُ: فَالثُّلُثَ، قَالَ فَسَكَتَ، فَكَانَ، بَعْدُ الثُّلُثُ جَائِزًا.

قَالَ: وَ أَتَيْتُ عَلَى نَفَرِ مِنَ الْأَنْصَارِ وَ الْمُهَاجِرِينَ،

فَقَالُوا: تَعَالَ نُطْعِمْكَ وَ نَسْقِكَ خَمْرًا، وَ ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ تُحَرَّمَ الْخَمْرُ، قَالَ فَأَتَيْتُهُمْ فِي حَشِّ - وَ الْحَشُّ الْبُسْتَانُ - فَإِذَا رَأْسُ جَزُورٍ مَشْوِيٌّ عِنْدَهُمْ، وَ زِقٌّ مِنْ خَمْرٍ. قَالَ فَأَكَلْتُ وَ شَرِبْتُ مَعَهُمْ،

قَالَ فَذَكَرْتُ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرِينَ عِنْدَهُمْ.

فَقُلْتُ: الْمُهَاجِرُونَ خَيْرٌ مِنَ الْأَنْصَارِ.

قَالَ فَأَخَذَ رَجُلٌ أَحَدَ لَحْيَيِ الرَّأْسِ فَضَرَبَنِي، بِهِ فَجَرَحَ بِأَنْفِي

فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ،

فَأَخْبَرْتُهُ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيَّ - يَعْنِي نَفْسَهُ - شَأْنَ الْخَمْرِ: {إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ} [المائدة: 90]

(القبض) هو الموضع الذي يجمع فيه الغنائم

\*\*\*سنن أبي داود

3675 عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ، أَنَّ أَبَا طَلْحَةَ، سَأَلَ النَّبِيَّ عَنْ أَيْتَامٍ وَرِثُوا خَمْرًا، قَالَ: «أَهْرِقْهَا» قَالَ: أَفَلَا أَجْعَلُهَا خَلَّا؟

قَالَ: «لَا»

\*\*\*صحيح البخاري

حَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ۖ قَالَ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فِي الدُّنْيَا، ثُمَّ لَمْ يَتُبْ مِنْهَا، حُرِمَهَا فِي الآخِرَةِ»()

<sup>(</sup>حرمها) أي حرم من خمرة الجنة وهي ليست كخمرة الدنيا في سكرها وضررها وكراهة مذاقها وخبث رائحتها بل هي شراب لذيذ ممتع من أشهى أشربة الجنة. والحرمان منها يعني عدم دخول الجنة حتى يعاقب على شرب خمر الدنيا أو أنه يحرم منها أبدا حتى ولو دخل الجنة]

\*\*\*صحيح مسلم

(2459) عَنْ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ

{لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقَوْا وَآمَنُوا} [المائدة: 93] إِلَى آخِر الْآيَةِ،

ش (قَيل لي أنت منهم) معناة أن ابن مسعود منهم]

### <u>O</u>و ما في الميســـر من:\_

1-غلبة أحدهما للآخر،

2-و أخذ ماله الكثير في غير مقابلة،

ما هو من أكبر الأسباب للعداوة و البغضاء.

3-أن هذه الأشياء تصد القلب، و يتبعه البدن عن ذكر الله و عن الصلاة،

اللذين خلق لهما العبد، و بهما سعادته،

#### فالخمـــر و الميســر:-

1-يصدانه عن ذلك أعظم صد، و يشتغل قلبه،

2-و يذهل لبه في الاشتغال بهما،

حتى يمضي عليه مدة طويلة و هو لا يدري أين هو.

3-فأي معصية أعظم و أقبح من معصية تدنس صاحبها،

4-و تجعله من أهل الخبث،

5-و توقعه في أعمال الشيطان و شباكه،

فينقاد له كما تنقاد البهيمة الذليلة لراعيها،

و تحول بين العبد و بين فلاحه،

6-و توقع العداوة و البغضاء بين المؤمنين،

7-و تصد عن ذكر الله و عن الصلاة؟!!

فهل فوق هذه المفاسد شيء أكبر منها؟!!

و لهذا عرض تعالى على العقول السليمة النهي عنها، عرضا بقوله:

# (فَهَلُ أَنْهُ مُنْهُونَ )

لأن العاقل - إذا نظر إلى بعض تلك المفاسد- انزجر عنها و كفت نفسه، و لم يحتج إلى وعظ كثير و لا زجر بليغ.

# وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَآحَذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمُ

فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ اللَّهُ

طاعة الله و طاعة رسوله واحدة،

فمن أطاع الله، فقد أطاع الرسول،

و من أطاع الرسول فقد أطاع الله.

و ذلك شامل للقيام بما أمر الله به و رسوله من :-

[الأعمال، و الأقوال الظاهرة و الباطنة، الواجبة و المستحبة]

[حقوق الله و حقوق خلقه]

و الانتهاء عما نهى الله و رسوله عنه كذلك.

و هذا الأمر أعم الأوامر،

فإنه كما ترى يدخل فيه كل أمر و نهى، ظاهر و باطن،

و قوله: (وَٱحْذَرُوأً )

أي: من معصية الله و معصية رسوله،

فإن في ذلك الشر و الخسران المبين.

(فَإِن تَوَلَّيْتُمُ )

عما أمرتم به و نهيتم عنه.

(فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ)

و قد أدى ذلك.

فإن اهتديتم فلأنفسكم، و إن أسأتم فعليها،

و الله هو الذي يحاسبكم،

و الرسول قد أدى ما عليه و ما حمل به.

لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَءَامَنُواْ

وَعَـمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُوا ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّآحَسَنُولُوْاللَّهُ يُحِبُٱلْحَسِنِينَ ﴿ اللَّهُ

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

صحيح البخاري

2464 - ، عَنْ أُنُسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، كُنْتُ سَاقِيَ القَوْمِ فِي مَنْزِلِ أَبِي طَلْحَةَ، وَكَانَ خَمْرُهُمْ يُوْمَئَذِ الفَضيخَ، وَكَانَ خَمْرُهُمْ يُوْمَئَذِ الفَضيخَ، فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ المُّمَّنَّ الْهَادِيَ : فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ مَنَّادِيَ : ﴿ فَأَهْرِقُهَا، وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوافِقُهَا، وَاللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وَ فَخَرَجْتُ فَهَرَقْتُهَا، فَجَرَتْ فِي سَكَكِ الْمَدِينَةِ، فَقَالَ بَعْضُ القَوْمِ: قَدْ قُتِلَ قَوْمٌ وَهِيَ فِي بُطُونِهِمْ،

فَأَنْزَلَ اللَّهُ:

{لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا} [المائدة:93] الآية [

لما نزل تحريم الخمر و النهي الأكيد و التشديد فيه،

تمنى أناس من المؤمنين أن يعلموا حال إخوانهم الذين ماتوا على الإسلام قبل تحريم الخمر و هم يشربونها.

فأنزل الله هذه الآية، و أخبر تعالى أنه

<sup>(</sup>خمرهم) أصل الخمر من المخامرة وهي المخالطة سميت بها لمخالطتها العقل. ومن التخمير وهو التغطية سميت بها لتغطيتها العقل. (الفضيخ) شراب يتخذ من البسر المفضوخ من الفضخ وهو كسر الشيء الأجوف والبسر نوع من التمر. (فأهرقها) من الإهراق وهو الإسالة والصب وأصله الإراقة والهاء زائدة. (سكك) جمع سكة وهي الطريق. (وهي في بطونهم) أي ولم يمض على شربهم لها زمن طويل. (جناح) إثم. (طعموا) شربوا من الخمر قبل التحريم.

( لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ)

أي: حرج و إثم

(فيما طَمِثُواً) من الخمر و الميسر قبل تحريمهما.

و لما كان نفي الجناح يشمل المذكورات و غيرها،

قيد ذلك بقوله:

# (إِذَا مَا ٱتَّقُواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّأَحْسَنُّونُ

أي: بشرط أنهم تاركون للمعاصى، مؤمنون بالله إيمانا صحيحا،

موجبا لهم عمل الصالحات،

ثم استمروا على ذلك.

و إلا فقد يتصف العبد بذلك في وقت دون آخر.

فلا يكفى حتى يكون كذلك حتى يأتيه أجله،

و يدوم على إحسانه،

### (وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ)

فإن الله يحب المحسنين في عبادة الخالق، المحسنين في نفع العبيد، و يدخل في هذه الآية الكريمة:-

من طعـــم المحرم، أو فعــل غيره بعد التحريم، ثم اعترف بذنبه و تاب إلى الله، و اتقى و آمن و عمل صالحا،

فإن الله يغفر له، و يرتفع عنه الإثم في ذلك.

يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ ٱللَّهُ مِثَى مِ مِّنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ وَآيَدِيكُمُ وَرِمَا حُكُمُ لِيعْلَمَ اللَّهُ مِن يَعَافُهُ وَإِلَّهُ اللَّهُ مِنَا الصَّيْدِ تَنَالُهُ وَآيَهُ وَالْفَيْتِ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ يَثَالُهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنُلُوا الطَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنَلَهُ مِن مَن مَن مَعْمَدًا فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِ وَ ذَوَا عَدْلِ الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنلَهُ مِن النَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِ وَ ذَوَا عَدْلِ مِن كُمْ هَدَيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَنرَةٌ طَعَامُ مَسَلِكِينَ أَوْ عَذَلُ ذَلِكَ صِيامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ

أَمْرِهِ عَفَا الله عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنَفَعِمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو اَنْفَامِ اللهُ عَدا من منن الله على عباده، أن أخبرهم بما سيفعل قضاء و قدرا،

ليطيعوه و يقدموا على بصيرة،

و يهلك من هلك عن بينة،

و يحيا من حي عن بينة،

فقال تعالى: ( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا )

لا بد أن يختبر الله إيمانكم.

(لَيَبْلُوَنَّكُمُ ٱللهُ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلصَّيْدِ)

أي: بشيء غير كثير، فتكون محنة يسيرة، تخفيفا منه تعالى و لطفا،

و ذلك الصيد الذي يبتليكم الله به

(تَنَالُهُ وَ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ)

\*\*\*(تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ):صغار الصيد و فراخه

\*\*\*(وَرِمَا عُكُمٌ )كباره

أي: تتمكنون من صيده، ليتم بذلك الابتلاء،

لا غير مقدور عليه بيد و لا رمح،

فلا يبقى للابتلاء فائدة.

ثم ذكر الحكمة في ذلك الابتلاء، فقال:

## (لِيَعْلَمَ ٱللهُ)

علما ظاهرا للخلق يترتب عليه الثواب و العقاب

# (مَن يَخَافُهُ وِالْغَيْبِ

\*\*\* أَنَّهُ تَعَالَى يَبْتَلِيهِمْ بِالصَّيْدِ يَغْشَاهُمْ فِي رِحَالِهِمْ، يَتَمَ كَّمُونَ مِنْ أَخْذِهِ بِالْأَيْدِي وَ الرِّمَاحِ سِرًّا وَ جَهْرًا لِيُظْهِرَ طَاعَةَ مَنْ يُطِيعُ مِنْهُمْ فِي سِرِّهِ وَجَهْرِهِ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ} [الْمُلْكِ:12] .

ن فيكف عما نهى الله عنه مع قدرته عليه و تمكنه، فيثيبه الثواب الجزيل، ممن لا يخافه بالغيب،

فلا يرتدع عن معصية تعرض له فيصطاد ما تمكن منه

## (فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ ) منكم

(بَعْدُ ذَالِكَ) البيان، الذي قطع الحجج، و أوضح السبيل.

# (فَلَهُ وَعَذَابُ أَلِيمٌ)

أي: مؤلم موجع، لا يقدر على وصفه إلا الله،

لأنه لا عذر لذلك المعتدي، و الاعتبار بمن يخافه بالغيب،

و عدم حضور الناس عنده.

و أما إظهار مخافة الله عند الناس،

فقد يكون ذلك لأجل مخافة الناس، فلا يثاب على ذلك.

ثم صرح بالنهي عن قتل الصيد في حال الإحرام،

# فقال: ( يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنْلُوا ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ }

\*\*\* وَ هَذَا تَحْرِيمٌ مِنْهُ تَعَالَى لِقَتْلِ الصَّيْدِ فِي حَالِ الْإِحْرَامِ،

وَ نُهِيَ عَنْ تَعَاطِيهِ فِيهِ.

وَ لَا يُسْتَثْنَي مِنْ ذَٰلِكَ ۚ إِلَّا مَا ثَبَتَ فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عَائِشَةَ:-

أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: "خَمْسُ فَواسِق يُقْتَلْنَ فِي الحِلِّ و الحَرَم:- الغُراب وَ الْجِدَأَةُ، و العَقْرب، وَ الْفَأْرَةُ، وَ الْكَلْبُ العَقُور".

قَالَ أَيُوبُ، قُلْتُ لِنَافِع: فَالْحَيَّةُ؟

قال: الحية لا شك فِيهاً، وَ لَا يُخْتَلَفُ فِي قَتْلِهَا.

وَ مِنَ الْعُلَمَاءِ - كَهَالِكِ وَ أَحْمَدَ-مَنْ أَلْخَقَ بِالْكَلْبِ الْعَقُورِ:-الذِّنْبَ، و السَّبْعُ، و النِّمْر، و الفَهْد؛ لِأَنَّهَا أَشَدُّ ضَرَرًا مِنْهُ فَاللَّهُ أَعْلَمُ.

أي: محرمون في الحج و العمرة،

و النه\_\_\_\_\_ عن قتله يشمل:-

1-النهي عن مقدمات القتل،

2-و عن المشاركة في القتل،

4-و الـــدلالة عليه،

5-و الإعــانة على قتله،

حتى إن من تمام ذلك أنه ينهى المحرم عن أكل ما قُتل أو صيد لأجله،

و هذا كله تعظيم لهذا النسك العظيم،

أنه يحرم على المحرم قتل و صيد ما كان حلالا له قبل الإحرام.

## وقوله: (وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا)

\*\*\* وَ الَّذِي عَلَيْهِ الْجُمْهُورُ أَنَّ الْعَامِدَ وَ النَّاسِيَ سَوَاءٌ فِي وُجُوبِ الْجَزَاءِ عَلَيْهِ. أي: قتل صيدا عمدا ( ف ) عليه

### (فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَنْلُ مِنْ ٱلنَّعَدِ)

أي: الإبل، أو البقر، أو الغنم، فينظر ما يشبه شيئا من ذلك،

فيجب عليه مثله، يذبحه و يتصدق به.

و الاعتبار بالمماثلة أن

# (يَعَكُمُ بِهِ دُوا عَدْلٍ مِنكُمْ)

أي: عدلان يعرفان الحكم، و وجه الشُّبه، كما فعل الصحابة رضي الله عنهم،

حيث قضوا بــــــ:-

الحم\_\_\_امة شاة،

و في النعــــامة بدنة،

و في بقر الوحش – على اختلاف أنواعه- بقرة، ((\*\*\*و في الغزال بعنز))

و هكذا كل ما يشبه شيئا من النعم، ففيه مثله،

فإن لم يشبه شيئا ففيه قيمته، كما هو القاعدة في المتلفات، و ذلك الهدي لا بد أن يكون

# (هَدِّيًّا بَالِغَ ٱلْكُعْبَةِ)

أي: يذبح في الحرم.

# (أَوْكَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَكِكِينَ)

أي: كفارة ذلك الجزاء طعام مساكين، أي:-

يجعل مقابلة المثل من النعم، طعام يطعم المساكين.

### قال كثير من العلماء:-

يقوم الجزاء، فيشترى بقيمته طعام،

فيطعم كل مسكين مُدَّ بُرِّ أو نصفَ صاع من غيره.

## (أَوْ عَدُّلُ ذَالِكَ ) الطعام

(صِيامًا) أي: يصوم عن إطعام كل مسكين يوما.

(لِيَذُوقَ) بإيجاب الجزاء المذكور عليه

# (وَبَالَ أَمْرِيةٍ ۗ )

\*\*\*عقوبة فعله الذي ارتكب فيه المخالفة

(عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفً)

\*\*\*في زمان الجاهلية لمن أحسن في الاسلام و اتبع شرع الله و لم يرتكب المعصنة

(وَمَنْ عَادَ) بعد ذلك

\*\*\* وَ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ بَعْدَ تَحْرِيهِ فِي الْإِسْلَامِ وَ بُلُوغِ الْحُكْمِ الشَّرْعِيِّ إِلَيْهِ

(فَيَننَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ)

و إنما نص الله على المتعمد لقتل الصيد،

مع أن الجزاء يلزم المتعمد و المخطئ،

كما هو القاعدة الشرعية - أن المتلف للنفوس و الأموال المحترمة،

فإنه يضمنها على أي حال كان، إذا كان إتلافه بغير حق،

لأن الله رتب عليه الجزاء و العقوبة و الانتقام، و هذا للمتعمد.

و أما المخطئ فليس عليه عقوبة،

إنما عليه الجزاء، هذا جواب الجمهور من هذا القيد الذي ذكره الله.

و طائفة من أهل العلم يرون تخصيص الجزاء بالمتعمد و هو ظاهر الآية.

⊙و الفرق بين هذا و بين التضمين في الخطأ في النفوس و الأموال في هذا الموضع الحق فيه لله،

فكما لا إثم لا جزاء لإتلافه نفوس الآدميين و أموالهم .

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/78-Twenty-number/656-Alcohol-damage-to-the-

أضرار الخمر على الجهاز التنفسي

د. شبیب بن علی الحاضری

الجهاز التنفسي آية من آيات الله المعجزة؛ التي ترينا عظمة الخالق وقدرته - سبحانه - على إبداع خلقه وإتقانه لكل شيء، قال تعالى:

(صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ) (النمل: 88).

هذا الجهاز الحيوي: أعضاؤه قليلة، لكن أعماله جليلة.. يبدأ بالأنف، فالبلعوم، فالحنجرة فالقصبة الهوائية، فالشعب الهوائية، وينتهي بالرئتين.

إنه جهاز التكرير في الجسم، يمده بالأكسجين وينتزع منه ثاني أكسيد الكربون، وأي عطب في هذا الجهاز يؤثر على حياة كل خلية في هذا الجسم.

\* فماذا تفعل الخمر مع أعضاء هذا الجهاز الحساس؟

#### (1) الأنف:

إنه المكيف الرباني، الذي هيأ الله فيه أغشية مخاطية تدفيء الهواء البارد، وترطب الهواء الساخن، ليس هذا فحسب، بل حباه الله بشعيرات تحجز الأتربة والأوساخ ومنعها من الدخول إلى المجاري التنفسية.

والأنف كما نعلم هو عضو الشم في جسم الإنسان بواسطته يستطيع المرء التميز بين الروائح المختلفة، وقد وجد أن الإدمان على تعاطى الخمور يضعف تلك الحاسة المهمة مها قد يؤدي في النهاية إلى فقد تلك النعمة التي أنعم الله بها على هذا الإنسان.

كما تتسبب الخمر في إصابة الأنف بالورم الفقاعي (Rhinophyma) أو ما يعرف بأنف السكير، حيث يحدث تشوه بالغ في الأنف قد يحتاج معه الأمر إلى إجراء عملية تجميل.

#### (2) البلعوم:

هو الممر الذي يتفرع منه كل من المريء (الذي يقوم بتوصيل الطعام إلى المعدة) والحنجرة والقصبة الهوائية (اللتين تقومان بتوصيل الهواء إلى اللئتين).

ولكن كيف يتم التحكم في ذهاب كل من الطعام والهواء دون أن يخطئ كل منهما الطريق؟

إنها عناية البارئ جل في علاه وقدرته على إبداع الخلق وتقديره الحكيم، قال تعالى:

ُ (قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَا مُوسَى \* قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى) (طه: 49، 50)

فلقد جعل المولى ـ سبحانه وتعالى ـ حارساً أميناً على هذين الممرين الحيويين يعرف بلسان المزمار (Epiglottis).

وتتجلى قدرة الخالق العظيم ـ سبحانه وتعالى ـ في الدقة المتناهية لهذا العضو الحساس، فلو أن أحدنا أراد أن يبلع لقمة أو حتى أن يبلع ريقه، فإن لسان المزمار يقوم بغلق منافذ الحنجرة والقصبة الهوائية، حتى لا يتسرب شيء من الطعام أو الريق إلى الرئتين فيغص بهما الإنسان ويسببان له اختناقاً وربما التهاباً رئوياً، في حين لو أراد أحدنا أن يتنفس فإن هذا العضو يقوم بغلق مجرى الطعام ليدخل الهواء سهلاً إلى الرئتين عن طريق الحنجرة.. فسبحان الخالق العظيم القائل: (هَذَا خَلْقُ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللهِ فَيْ مِن دُونِهِ) (لقمان: 11).

وهذا العضو يستلهم أوامره بإذن الله من الجهاز العصبي، الأمر الذي ينتج عنه عدم قدرة الجهاز العصبي على إرسال الأوامر إلى ذلك الحارس الأمين؛ فلا يستطيع أن يقوم بالمهمة التي هيأه الله لها، فلذا نجد شارب الخمر

كثيراً يغص بريقه أو بلقمة صغيرة مما يؤدي إلى إصابته بالاختناق والسعال الحاد ورما الموت.

وتتسبب الخمر إلى جانب ذلك بإصابة البلعوم بالالتهابات المتكررة (Pharyngitis) والتي تجعل المريض يكره حياته نتيجة لتكررها حيث يصاب بصعوبة في البلع بشكل دائم، إلى غير ذلك من الأعراض.

وقد أثبتت الأبحاث العلمية دور الكحول في الإصابة بسرطان البلعوم.

# <u>(3)</u> الحنجرة:

عضو صغير لا يتعدى طولها (5سم)..

إلا أن دورها ليس بالأمر السهل.

فعند حركة البلع ترتفع الحنجرة فتساعد بذلك على سهولة حركة لسان المزمار.. فينغلق بذلك منفذ القصبة الهوائية و ينفتح المريء،

كما أنها تقوم بوظيفة عظيمة في عملية الكلام نظراً لاحتوائها على الحبال الصوتبة.

#### و لكن ما تأثير الكحول على الحنجرة؟

من الملاحظ أنه عندما يصل شارب الخمر إلى مرحلة السكر فإنه يفقد السبطرة على سلوكه،

و تتحرر بذلك القيود التي كانت تكبح جماحه،

فيبدأ بالصراخ بصوت عال،

و يُكْثِرُ من الكلام و ربا الغناء،

و كل ذلك يؤدي إلى إصابة الحنجرة بالالتهاب الحاد إذا تكرر هذا الأمر، كما أن الحنجرة تلتهب من جراء طعم الكحول اللاذع و الحاد،

فلذا نلاحظ أن المدمن كثيراً ما يصاب بسعال دائم و بحة و خشونة في صوته،

و ذلك بسبب تورم الحبال الصوتية نتيجة للالتهاب؛

الأمر الذي يؤدي في النهاية إلى ضعف مقاومتها تجاه الجراثيم،

فتصبح فريسة سهلة لأنواع عديدة من هذه الجراثيم

و خصوصاً بكتريا السل.

كما يؤثر الكحول في الإصابة بسرطان الحنجرة.

كيف تؤثر الخمر على القصبة الهوائية؟

يتسبب الكحول في إصابة القصبة الهوائية و تفرعاتها بالأمراض التالية:-

### أ ـ التهاب القصبات المزمن (chronic bronchitis):

لقد لاحظ الباحثون كثرة انتشار التهاب القصبات المزمن لدى المدمنين على الخمور، حيث يصاب المدمن بنوبات من السعال الشديد والمستمر مصحوباً في غالب الأحيان ببلغم (sputum)،

و قد يكون هذا البلغم مخلوطاً بدم أحياناً.

كما يعاني المريض من ضيق في صدره يجعله غير قادر على التنفس بشكل طبيعى.

و يرجع العلماء سبب انتشار هذا المرض لدى المدمنين إلى الآتي:-

1- العلاقة الحميمة والصداقة الوطيدة التي تربط إدمان الخمور بعادة التدخين، حيث إنه من النادر أن نجد مدمناً على الخمر لا يدخن.

2ـ تكرر إصابة القصبات بالالتهاب نتيجة لتكرر إصابة المدمن باستنشاق (Aspiration) الأجسام الغريبة من ريق وطعام وجراثيم وغيرها،

كما يساعد في ذلك تأثر منعكس السعال (cough refiex) الذي يتأثراً بالغاً.

3ـ سوء التغذية الذي يصيب معظم المدمنين.

#### ب ـ توسع القصبات (Bronchiectasis):

يحدث هذا المرض نتيجة لتكرر إصابة المدمن بالالتهابات الرئوية

- و تراكم الإفرازات التي تؤدي إلى انسداد القصبات،
- و من ثم إصابتها بالإنتانات مما يؤدي في النهاية إلى تأثر تلك القصبات وفقدانها لقوامها فتتوسع توسعاً لا مكن بعده أن تعود لحالتها الأولى.
- و ذلك التوسع يؤدي إلى مشكلات عديدة بالنسبة للمريض؛ حيث تزداد نوبات السعال حدة وتكرراً، كما يزداد إفراز البلغم من المريض بشكل كثنف،
  - و قد يرافق السعال خروج كمية من الدم (Haemoptysis)،
  - و يتعرض معها المريض للإصابة بالتهاب القصبات بشكل متكرر،
    - و نتيجة لذلك تنقلب حياة المريض إلى جحيم لا يطاق ـ
      - فالحمد الله الذي عافانا مما ابتلى به كثيراً من خلقه.

#### ج ـ هبوط في عملية التنفس (Respiratory failure):

لقد وجد الباحثون أن الإدمان على الكحول يتسبب في رفع نسبة حدوث هبوط (فشل) عملية التنفس عند المصابين باعتلال الرئة الانسدادية المزمن (СОРД).

#### و ذلك للأسباب التالية:

- (1) التأثير السمي المباشر للكحول على مراكز التنفس في الدماغ مما يؤدي إلى تثبيطها.
  - (2) دور الكحول في إصابة المدمن بالالتهابات الرئوية المتكررة.
- (3) يعتبر مدمنو الخمور هم أكثر الناس عرضة للكسور التي تصيب أضلاع القفص الصدري، و خصوصاً عند تاديهم في الشراب،
  - مها يؤدي إلى إعاقة دور القفص الصدري في عملية التنفس.
  - (4) تعرض عضلات التنفس للضعف نتيجة لنقص الفوسفات
    - (Hypophosphatemia) الذي تحتاجه العضلات،

- و قد سجل الباحث (نيومان و زملاؤه) حالتين لهبوط التنفس نتيجة لنقص الفوسفات الناتج عن تعاطي الخمور.
  - (5) انسداد الحنجرة الذي ينتج عن اعتلال العصب الحرقفي العاشر
    - (المبهم) عند الكحولي (Alcoholic vagal neuropathy)،
  - و الذي يصاحب انحلال المخيخ الحاد (Acute cerebellar degeneration) عند المدمنين على تعاطي الخمور.
- و قد سجلت حالة لهبوط التنفس عند أحد المدمنين على الكحول يبلغ من العمر ستاً وأربعين عاماً.

#### (5) الرئتان:

هما نهاية المطاف للجهاز التنفسي.. محميتان ـ بفضل الله ـ داخل القفص الصدري، و تشبه الرئتان في شكليهما الإسفنج إلى حد بعيد،

- و تعتبر الرئة اليمني أكبر حجماً من اليسرى،
- و تنقسم إلى ثلاثة فصوص في حين أن الرئة اليسرى تنقسم إلى فصين فقط.
  - و جهاز التنقية (الرئتان) يقوم بإمداد الدم بالأكسجين اللازم للخلايا
    - و سحب ثاني أكسيد الكربون،
    - و ذلك من خلال الدورة الرئوية (الصغرى).
  - و تتم هذه العملية في دقة محكمة و إبداع منظم لتظهر عظمة الخالق العظيم ـ سبحانه وتعالى.

#### فماذا تفعل الخمر بالرئتين؟

لقد كان الباحثان (بورش) و (دي باسكويل) هما أول من وصف اعتلال الرئة الكحولي (Alcoholic lung disease)،

بعد أن وجدا تغيرات هستولوجية في البنية الهيكلية للرئتين من جراء الإدمان على الكحول.

وقد أثبتت بعض الأبحاث تأثير إدمان الكحول على الوظائف الفسيولوجية للرئتين و خصوصاً قدرة الرئتين على استيعاب أحجام معينة من الغازات (Lung volumes)،

و السعة الانتشارية للغازات (Diffusing capacity).

كما يتسبب الكحول بتأثيره السام في تقليل كمية الأكسجين (Нурохіа) في الدم و رفع نسبة ثاني أكسيد الكربون (Нурегсарпіа)،

لذا نجد أن الرئتين تحاولان التخلص من هذا السم الخبيث،

لهذا تشم رائحة الكحول في زفير السكير.

و يستطيع الإنسان من خلال جهاز خاص أن يعرف نسبة تركيز الكحول في دم السكير،

و هذا الجهاز يستخدمه رجال المرور في أوروبا و أمريكا،

حيث تحدد نسبة معينة للكحول في دماء السائقين لا ينبغي تعديها.

كما لوحظ أنه عند ارتفاع شارب الخمر إلى مكان مرتفع أو صعوده في الطائرة إلى ارتفاعات شاهقة،

فإن الكحول يتسبب في نقص الأكسجين بشكل كبير،

مما قد يؤدى إلى إصابته بالاختناق و ربا الموت..

و لذا فإن تعليمات الطيران في الولايات المتحدة تحظر على الطيارين تناول أية مشروبات كحولية قبل طيرانهم بثماني ساعات،

كما تفيد بعض التقارير بأن (44%) من حوادث الطيارين غير التجاريين سببها شرب الخمر،

رغم أن نسبة الكحول في دمائهم لم تزد عن (4%)

(أقل من أربعة كؤوس في ثلاث ساعات).

و هناك تحليل علمي يؤكد بأنه إذا كان وزن الشخص (72) كيلو غراماً

و شرب (8) أوقيات من الويسكي أو (96) من البيرة في ظرف ساعتين و جب أن تمر عليه (10) ساعات قبل أن تعود نسبة الكحول في دمه إلى درجة الصفر.

### كما يتسبب الكحول في العديد من الأمراض التي تصيب الرئتين، منها:-

أ ـ التهاب الرئة الاستنشاقي (Aspiration pneumonia):

لقد هيأ المولى ـ جل في علاه ـ من وسائل الحماية للرئتين ما يجعلهما في مأمن ـ بإذن الله ـ من دخول أي جسم غريب..

#### و من تلكم الوسائل:-

1 ـ منعكس السعال (Cough reflex) الذي يعمل على طرد أي جسم غريب يدخل إلى المجارى التنفسية بسرعة فائقة.

2 ـ حركة الشعيرات التي تمتد على طوال الجهاز التنفسي،

و التي تعمل كسد منيع في وجه الأجسام الغريبة،

حيث تدفعها إلى خارج الجهاز التنفسي،

كما يلعب السائل المخاطي دوراً مهماً في الحد من تقدم هذه الأجسام و من ثم لفظها إلى الخارج.

3 ـ دور لسان المزمار و الحنجرة ـ كما سبق شرحه.

4 ـ خاصية البلع (البلعمة) (Phagocytosis) التي تتمتع بها كريات الدم البيضاء و البالعات الحويصلية الكبيرة (Alveolar macrophages)

و التي تستطيع ـ بفضل الله ـ تحطيم أي جسم غريب يصل إلى الرئتين.

كل تلك الوسائل التي هيأها الله \_ تعالى \_ لتطهير الرئتين

و الدفاع عنهما تتأثر تأثراً بالغاً بالكحول مما يجعل المدمنين على الخمور هم أكثر الناس عرضة للإنتانات و الأمراض الرئوية الأخرى.

و ليس هذا فحسب،

# بل تشترك عوامل أخرى في التأثير على الرئتين من جراء تعاطي الخمور، و منهـــا:

- 1 ـ انخفاض قدرة المدمن على مقاومة الأمراض،
- و ذلك لتأثير الكحول على خاصية البلع ـ كما ذكرنا سابقاً ـ
- بالإضافة إلى تأثير الكحول على حركة كريات الدم البيضاء و البالعات الحويصلية الكبرة
  - و منعها من التوجه إلى أماكن العدو،
    - و انخفاض تكوين الأجسام المضادة.
- 2 ـ يتسبب الكحول في نقص الأحماض الدهنية التي تعتبر مصدراً لتكوين الدهون للحويصلات الهوائية (الأنساخ)
  - و بذا يمكن أن يحدث تحطم لا رجعى في الهيكل البنيوي للرئتين.
  - و تفيد الإحصاءات الطبية أن نحو (10%) من حالات التهاب الرئة الاستنشاقي كانت بسبب الإدمان على الخمور.
    - فعندما يشرب السكير حتى الثمالة يصبح أكثر عرضة للتقيؤ
      - و من ثم استنشاق ذلك القيء و أخيراً وصوله إلى الرئتين.
    - فإذا كان القيء من العصارة الهضمية التي تحتوي على حامض
- الهيدروكلوريك، فإن وصولها إلى الرئتين يتسبب في ضعف شديد في التنفس مع ضيق و اختناق و ربا الوفاة بالصدمة.
  - و بالرغم من الرعاية الطبية الفائقة لتلك الحالات إلا أن نسبة الوفيات تتراوح بين (30 ـ 6%).
    - كما يمكن أن يغص السكير بلقمة أو بأي جسم غريب؛
    - الأمر الذي يؤدي إلى انسداد الحنجرة إذا كانت اللقمة كبيرة،
      - فيصاب السكير بالاختناق ويزرق بدنه وقد تكون نهايته.

ب ـ الالتهابات الرئوية البكتيرية (Bacterial pneumonia):

# تنتشر الالتهابات الرئوية البكتيرية عند المدمنين على الخمور نتيجة للأسباب التالية:

- 1 ـ تأثر عملية تطهير الرئتين من الأجسام الغريبة ـ كما سبق و أن شرحنا.
  - 2 ـ ضعف المناعة عند المدمن في مقاومة الأمراض.
  - 3 ـ تأثر الفم بالكحول و خصوصاً اللثة و الأسنان مما يؤدي إلى تكاثر الجراثيم التي تجد مرتعاً خصباً لها على الأسنان المتعفنة و المتسوسة، مما يهيء الفرصة لوصول تلك الجراثيم إلى الرئتين وإصابتهما بالالتهابات المتكررة.
    - 4 ـ سوء التغذية المصاحب للإدمان على الخمور.
- و تفيد المصادر الطبية أن نسبة حدوث الوفيات بسبب الالتهابات الرئوية البكتيرية عند المدمنين تفوق ثلاثة أضعاف النسبة عند غيرهم من غير المدمنين.
- كما يذكر التقرير الصادر عن الكلية الملكية للأطباء في بريطانيا عام 1987م، ما يلى:-
  - (لابد أن يوجه الأطباء سؤالاً إلى كل المرضى الذين يعانون من الالتهابات الرئوية، هل أنت ممن يتعاطى الكحول أم لا؟).
  - و تسوق لنا المجلة الطبية لأمريكا الشمالية بعض الإحصاءات و الدراسات التي أجريت بهذا الصدد، نذكر منها:
- \* تشكل الالتهابات الرئوية الناتجة عن المكورات السبحية الرئوية (streptococcus pneumoniae)، نحو (80%) من مجموعة الالتهابات الرئوية البكتيرية. و قد أثبتت إحدى الدراسات أن الإدمان على الكحول كان سبباً في وفاة ثلاثين حالة التهاب رئوي في إحدى الولايات.

29

\* وجد الباحثان (شميث) و (دي لنت) من خلال متابعتهما لنحو (6478) مدمن و مدمنة أصيبوا بالالتهاب الرئوي ولفترة (14) عاماً ـ و ذلك أثناء ترددهم على عيادة مكافحة الإدمان في تورنتو بكندا ـ وجدا أن نسبة الوفيات من جراء الالتهابات الرئوية فاقت ثلاثة أضعاف عند الرجال و سبعة عند النساء مقارنة بغير المدمنين.

\* وجد الباحثان (كابس) و (كولمان) أن نسبة الوفيات من جراء الالتهابات الرئوية عند أولئك الذي يتعاطون الكحول بكميات كبيرة تقدر بنحو (49.9%) في حين بلغت عند أولئك الذين يتعاطونها بكميات معتدلة نحو (34.4%)،

أما أولئك الذين يتعاطونها بكميات قليلة فقد بلغت نسبة الوفيات فيهم نحو (22.5%).

\* في دراسة أجراها الباحث (دورف وزملاؤه) على نحو (148) مصاباً بالالتهابات الرئوية عولجوا في أحد المستشفيات الأمريكية ـ وجد أن الإدمان على الكحول كان سبباً في إصابة (35%) من إجمالي عدد المرضى.

أما الباحثان (كومت) و (جاتش) فقد وضعا تقريراً عن (37) جثة ـ توفي أصحابها بسبب الالتهابات الرئوية ـ حيث وجدا أن (30) جثة كانت لمدمنين على الكحول، وأن (22) منهم توفوا في اليوم الأول من دخولهم المستشفى.

\* وفي دراسة قام بها (وينترباوير وزملاؤه) لنحو (158) مريضاً تكرر تنويهم في أحد المستشفيات الأمريكية بسبب تكرر إصابتهم بالالتهابات الرئوية، حيث وجد أن (63) منهم (40%) كان الكحول هو السبب في إصابتهم بالالتهابات المتكررة.

\* يؤكد الباحثان (آدمز) و (جوردان) من كلية الطب بجامعة كاليفورنيا أن عدداً من الذين أصيبوا بالالتهابات الرئوية قد تعاطوا الكحول بكثرة قبل إصابتهم بأيام أو أسابيع.

والجدير بالذكر أنه توجد عدة أنواع أخرى من البكتيريا يمكن أن تصيب المدمنين بالالتهابات الرئوية ومنها: الكلبسيلا (klebsiella)، والاشريكية القولونية (Proteus) والبكتيريا المتقلبة (Proteus)، والبكتيريا الزائفة (Proteus)، والبكتيريا المتقلبة (H. influenzae)، والمستدمية النزلية (Anaerobic bacteria) والليوجونيلا (Ligionella).

وبالرغم من التقدم الباهر في استخدام المضادات الحيوية في علاج الالتهابات الرئوية، إلا أن نسبة الوفيات ما تزال مرتفعة في أوساط مدمني الخمور.

ويعزا سبب ذلك إلى أن أعراض المرض لا تظهر بشكل واضح عند المدمنين، بل إن الفحوصات تظهر علامات غير واضحة وغير مؤكدة، مها يجعل التشخيص معها متعذراً، الأمر الذي يعطي فرصة سانحة لاستفحال المرض، بالإضافة إلى أن المدمن لا يقدر مدى خطورة المرض لأنه لا يكاد يفيق من سكره حتى يعود إليه مرة ثانية دون أن يدرك ما يجرى في رئتيه. والخطير في الالتهابات الرئوية أنها يمكن أن تتسبب في مضاعفات خطيرة منها: هبوط وفشل في التنفس، وتكون خراجات، والتهاب السحايا، والتهاب شغاف القلب (Endocarditis).

ج ـ خراج الرئة (Lung abscess):

تتكون خراجات الرئة كنتيجة لمضاعفات الالتهابات الرئوية وتوسع القصبات الهوائية عند مدمني الخمور، وذلك نتيجة لما يحدث من تهتك وتآكل لأنسجة الرئتين.

وتفيد الإحصاءات الطبية أن الكحول هو المسؤول الأول عن تكون هذه الخراجات عند نحو (30 ـ 70%) من مجموع الحالات.

أما أسباب تكونها فهي نفس الأسباب التي سبق ذكرها عند الحديث عن الالتهابات الرئوية.

أما الأعراض التي تظهر فتتمثل في ارتفاع درجة الحرارة مع قشعريرة وزيادة في التعرق وألم في الصدر، وسعال جاف قد يصاحبه بلغم قيحي، ولابد من العلاج بشكل مكثف.

ومن مضاعفات المرض انتشار هذه الالتهابات إلى الرئة غير المصابة بالإضافة إلى التهاب غشاء الجنب؛ وربما التهاب غشاء التامور المحيط بالقلب والذي قد يؤدي إلى الوفاة إذا لم يعالج المريض. وقد ينتقل القيح طريق الدم ليصل إلى أماكن عدة مثل الدماغ والكلية والكبد فتتكون خراجات في تلك الأعضاء.

د ـ مرض الدرن (السل Tuberculosis):

تعتبر الصداقة وطيدة وقديمة بين مرض السل والإدمان على الكحول.

ويرجع سبب ذلك إلى سوء التغذية وانخفاض القدرة المناعية عند المدمنين. لذا فإن هناك مقولة طبية شائعة بين الأطباء مفادها أنك إذا وجدت مرضاً

في الرئة عند مدمن الخمر ففكر أولاً بمرض السل.

وفي عدة دراسات أجريت في العديد من بلدان العالم ومنها: الولايات المتحدة وكندا وبريطانيا والدنهارك واستراليا ويوغسلافيا (سابقاً) ثبت بالدليل القاطع ارتفاع نسبة الإصابة عرض السل لدى متعاطي الخمور، فقد وجد من بين تلك الدراسات التي أجريت في الولايات المتحدة أن (22.2) حالة من بين كل ألف مدمن يعانون من السل الرئوي مقارنة مع (0.4) حالة من بين كل ألف من الأشخاص العاديين.

أما في كندا فقد أثبتت الدراسة التي قام بها الباحث (أولين وزملاؤه) على بعض المساجين، أن نسبة انتشار مرض السل في أوساط المساجين من المدمنين تفوق (16) مرة نسبة انتشاره عند نفس العدد من المساجين من غير المدمنين على الكحول.

كما يتعرض المدمنون وخصوصاً أولئك المصابين بتليف الكبد للإصابة بالتهاب الصفاق الدرني (T.B.peritonitis). حيث يشعر المريض بانتفاخ وألم في بطنه مع ارتفاع في حرارة جسمه.

ومن بين المشكلات التي تواجه الأطباء في علاج مرضى السل المدمنين على الكحول ما يلى:

1 ـ عدم التزام المدمن بالسير على خطة العلاج.

2 ـ إذا أدخل المدمن إلى المستشفى، فإنه لا يلتزم بقوانين المستشفى ولا بالنصائح الطبية، بل نجده يحاول الخروج من المستشفى دون موافقة الطبيب.

3 ـ عند خروجه من المستشفى لا يلتزم المدمن بالاستمرار على العلاج، والجدير بالذكر أن علاج مرض السل يتطلب فترة طويلة (6 ـ 9 أشهر)، يتناول خلالها كمية كبيرة من الأدوية يومياً.

4 ـ يفقد الطبيب متابعة سير المرض عند المدمنين وذلك لعدم زيارتهم للطبيب بشكل دوري.

ونتيجة لعدم الاستمرار على العلاج وعدم أخذ المدمن للجرعة الكافية من العلاج، فإن البكتيريا المسببة لهذا المرض تصبح لديها مناعة ضد هذه الأدوية، ومن ثم يصعب القضاء عليها مما يؤدي إلى انتشار المرض، لذا فإن معظم الأوساط الطبية تكاد تجمع على دور مدمني الخمر في نشر داء السل في المجتمع.

والمعلوم طبياً أن هذا المرض عكن أن يصيب معظم أجزاء الجسم إذا انتشر الميكروب عن طريق الدم.

وليس هذا فحسب، بل إن الكحول يزيد من الآثار الجانبية الناتجة عن بعض الأدوية المستخدمة في مكافحة السل. وخير مثال على ذلك ما يحدثه الكحول من زيادة في إصابة الكبد بالالتهاب مع استخدام عقار الأيزونايزايد (lsoniazide)، حيث ارتفعت نسبة الإصابة عند المدمنين بمعدل أربعة أضعاف مقارنة بغيرها من غير المدمنين، وهذا السبب دفع بعض الأطباء إلى عدم استخدام هذا العقار كعلاج وقائي عند المدمنين.

هـ ـ توقف التنفس أثناء النوم (Sleep abnea):

أثبتت بعض الدراسات الطبية أن ارتفاع نسبة توقف التنفس أثناء النوم يمكن أن تحدث نتيجة احتساء كمية كبيرة من الكحول قبل النوم.

ويعود السبب في ذلك إلى تأثير الكحول التثبيطي على الجهاز العصبي.

و ـ المضاعفات الرئوية التي تحدث نتيجة تليف الكبد الكحولي:

1\_ نقص الأكسجين في الدم (Hypoxemia):

ويعتبر من أهم المضاعفات التي تنتج عن تليف الكبد الناتج عن الإدمان على تعاطى الخمور، ومن أسباب حدوث نقص الأكسجين ما يلى:

أ ـ استسقاء البطن (الحبن) (Ascites)، حيث تنتفخ البطن بشكل كبير فيصبح التنفس عسيراً على المريض، مما يؤدي إلى تضيق المجاري التنفسية، فتقل بذلك كمية الأكسجين الواصلة إلى الدم.

ب ـ الارتشاح البلوري (Pleural effusion). حيث تتجمع السوائل حول الرئتين مها يعيق عملية تبادل الغازات بين الحويصلات الهوائية (الأسناخ) والأوعية الدموية الرئوية.

ج ـ تكون تحويلات دموية (vascular shunts) في داخل الرئتين مما يجعل الدم يتحاشى المرور (bypass) في الأوعية الدموية الرئوية التي جعلها الله تعالى محيطة بكل حويصلة هوائية حتى يتم تبادل الغازات بينهما في نظام بديع محكم، قال تعالى: (صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ) (النمل: 88) فإذا حيل بين عملية التبادل هذه، فإن تشبع الدم بالأكسجين يقل، مما ينتج عنه نقص الأكسجين لدى جميع خلايا الجسم.

2\_ القلوية التنفسية (Respiratory Alkalosis):

وتحدث غالباً نتيجة إصابة المدمن بنوبات من التنفس السريع (Нурег) مما ينتج عن ذلك طرد كمية كبيرة من غاز ثاني أكسيد الكربون، والذي يلعب دوراً مهماً في تعادل قلوية الدم.

وتكون نتيجة ذلك نقص الصوديوم والكالسيوم والماغنسيوم الأمر الذي يؤدي إلى إصابة المريض بالتشنج والتكزز.

وقد لوحظ حدوث هذه الحالة لدى مدمني الخمور عند توقفهم المفاجئ عن تعاطى الخمور بعشر ساعات.

3 ـ التهاب الحويصلات الهوائية التليفي: (Fibrosing alveolitis):

4 ـ ارتفاع ضغط الدم في الدورة الدموية الرئوية: (Pulmonary hypertension):

ز ـ المضاعفات الرئوية التي تحدث نتيجة التهاب البنكرياس:

يتسبب التهاب البنكرياس الناتج عن تعاطي الخمور في إصابة (9 ـ 13%) من مدمني الخمور بوذمة الرئتين الحادة (Acute pulmonary edema) والتي تعرف متلازمة إعاقة التنفس عند الكبار (ARDS)، والتي قد تؤدي إلى هبوط وفشل في عملية التنفس، وتكون الوفاة قاب قوسين أو أدنى من المريض ـ بإذن الله.

ويعود سبب ذلك إلى تأثير أنزيات البنكرياس ـ التي تحررت في الدم نتيجة لالتهاب البنكرياس ـ والتي تقوم بتدمير كل نسيج يقف في طريقها ومن ضمنها أنسجة الرئتين.

#### اضرار الميسر الدنيوية:-

#### تعریف المیسر:-

يقول المناطقة إن الحكم على الشيء فرع عن تصوره،

وعليه فأول ما يجب علينا في معرض الكلام

عن الميسر هو أن نذكر تعريف الميسر حتى ندرك حقيقته

و نميز أنواعه المختلفة، و ما يدخل في حكمه و ما لا يدخل مما يستجد من معاملات وتحدث من تصرفات.

هناك تعريفات كثيرة ومتنوعة عن العلماء للميسر، وهذه بعضها:

- 1- قول بن عمر وبن عباس رضي الله عنهم ( الميسر هو القمار ) [1].
  - 2- قول الزهري عن الأعرج
  - ( الميسر هو الضرب بالقداح على الأموال و الثمار).
    - 3- قول القاسم بن محمد
  - ( كل ما ألهى عن ذكر الله وعن الصلاة فهو من الميسر ).
    - 4- قول ابن سيرين
  - ( كل لعب فيه قمار من شرب أو صياح أو قيام فهو من الميسر).
- 5- قول السعدي (هو كل المغالبات التي يكون فيها عوض من الطرفين من النرد و الشطرنج، و كل مغالبة قولية أو فعلية بعوض ) .
  - 6- قول الشيخ يوسف القرضاوي

#### ( هو كل ما لا يخلوا اللاعب فيه من ربح أو خسارة )

و هذه التعريفات الاصطلاحية للميسر من علماء الإسلام من السلف و الخلف - رحمهم الله - كلها صحيحة إن شاء الله،

غير أنها تبدو من تنوعها مختلفة أو متباينة،

و الحقيقة أنها غير متباينة فكلهم قد عرف الميسر

إما بذكر مرادف له كما فعل من عرفه بالقمار،

أو بذكر نوع من أنواعه كالضرب بالقداح على الأموال و الثمار،

أو بذكر بعض لوازمه و نتائجه كذكر الشرب و الصياح و غيرهما

مما يصحب الميسر من الملهيات عن الذكر و الصلاة،

أو بذكر ماهيته كما هو في تعريف كل من السعدي و القرضاوي.

#### الميسر في العصر الحديث:

و في عصرنا الحديث تنوعت آلات الميسر و تعددت صنوفها حتى فاقت الحصر أو كاد،

و قد تفاقم الأمر مع تطور وسائل الإعلام و الاتصال،

فخاطر الناس و تغالبوا في المبارات الرياضية بين الفرق،

و عبر الشبكة العالمية ( الإنترنت )،

و رسائل الجوال القصيرة، و المسابقات في القنوات التلفزيونية و الإذاعية،

و ربما سموها ألعابا أو جوائز أو غيرها من الأسماء اللامعة،

و هي لا تغير من حقيقتها شيئا.

فكل ذلك من الميسر و القمار المحرم شرعاً، إذ توفرت فيها كل أركان الميسر.

#### أركان الميسر:

#### 1\_ لاعبين:-

هما المشارك أو المشاركون في اللعبة أو المسابقة من جهة،

و المنظم للعبة أو المسابقة من جهة أخرى و قد يكون شخصا واحدا أو شركة.

#### 2ـ و من آلة الميسر:

و هي المسابقة أو اللعبة مثل مباراة رياضية بين فريقين، أو سباق بين خيول، أو مصارعة بين رجلين،

أو إرسال رسالة قصيرة من الهاتف الجوال إلى الرقم الفلاني تتضمن كلمة معينة ثم تتم القرعة بين المرسلين فمن خرج سهمه كان هو الفائز.

#### 3\_ و من المال:

الذي يياسر به الطرفان و هو ما يشتريه اللاعب من أوراق،

أو تكلفة المكالمة الهاتفية من جهة اللاعب المتصل،

أو تكلفة الرسالة القصيرة التي يرسلها،

و ما ينفقه الشخص أو الشركة المنظمة للعبة أو المسابقة من أموال يدفعها إلى شركات الاتصال أو وسائل الإعلام.

#### 4 و نتيجة اللعبة:

التي لا بد أن تكون خسارة أو ربحا كنتيجة كل أنواع الميسر القديمة والحديثة، ومما يميز الميسر في عصرنا الحديث أن الخاسر دائما هو جهة واحدة و هي الأضعف و هو من يجمع دراهمه و دنانيره من الفقراء و المساكين و من أصحاب الدخل المتوسط،

و يُخْدعون بتخصيص نزر يسير مما جمع من أموالهم ليدفع إلى واحد أو إثنين منهم، فيصدقون بعقولهم العفنة أن ذلك فائز !!!،

أما الشخص المنظم للعبة أو المسابقة فلن يخسر شيئا بحال من الأحوال، إلا ما يخسره من دينه و ذلك شر الخسائر قال تعالى { قل إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الخسران المبين }.

#### حكم الميسر في الشريعة الإسلامية:

( إن الإسلام يريد من المسلم أن يتبع سنن الله في اكتساب المال،

و أن يطلب النتائج من مقدماتها،

و يأتى البيوت من أبوابها،

و القمار يجعل الإنسان يعتمد على الحظ و الصدفة و الأماني الفارغة،

لا على العمل والجد و احترام الأسباب التي وضعها الله و أمر باتخاذها.

و الإسلام يجعل لمال الإنسان حرمة

فلا يجوز أخذه منه إلا عن طريقة مبادلة مشروعة،

أو عن طيب نفس منه بهبة أو صدقة،

أما ما أخذ بالقمار فهو من أكل المال بالباطل).

وقد دل على حرمة الميسر نصوص من القرآن و السنة.

#### و من الأدلة القاضية بتحريم الميسر من القرآن:

1- قوله تعالى { يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثهها أكبر من نفعهما }

و هذه الآية و إن لم تصرح بتحريم الخمر و الميسر ففيها تمهيد للنهي عنها، بل إن بعض الصحابة قد أقلع عن الشرب بمجرد نزول هذه الآية،

و يفهم من ذلك أنه لو كان من متعاطي الميسر فيتركه كما ترك الخمر، قال ابن كثير رحمه الله تعالى

( و لهذا كانت هذه الآية ممهدة لتحريم الخمر على البتات

و لم تكن مصرحة بل معرضة،

و لهذا قال عمر لما قرئت عليهم اللهم بين لنا في الخمر بيانا شافيا حتى نزل التصريح بتحريمه في سورة المائدة...).

و من القواعد الشرعية أن ما زادت مفسدته على مصلحته حرمت،

و مفسدة الميسر لا شك أنها أكثر من مصلحته بنص القرآن الكريم. 2- قوله تعالى {يا أيها الذين آمنوا إنها الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون إنها يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون }.

ففي الآية الكريمة من صيغ التحريم وصف الميسر بأنه:

{ رجس من عمل الشيطان}

مها يدل على تحريه و أنه من الكبائر، والرجس وصف لكل الأعيان الخبيثة خبثا معنويا أو ماديا قال تعالى عن المأكولات الخبيثة

{ قل لا أجد فيما أوحي إلى محرما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتتة أو دما مسفوحا أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقا أهل لغير الله به }

وقال سبحانه عن الخبثاء من الناس { سيحلفون لكم إذا انقلبتم إليهم لتعرضوا عنهم فاعرضوا عنهم إنهم رجس }

و سمى عذابه رجسا

فقال{ قد وقع عليكم من ربكم رجس وغضب } [13]،

و كذلك الأمر باجتنابه في قوله تعالى

{فاجتنبوه }

و اجتناب الشيء هو التباعد عنه بأن تكون في غير الجانب الذي هو فيه [14]،

- و من اجتنب شيئا و ابتعد منه لم يتعاطاه ،
- و من صيغ تحريم الميسر أيضا الأمر بالانتهاء منه { فهل أنتم منتهون } قال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله
  - ( فهو أبلغ في الزجر من صيغة الأمر التي هي: انتهوا... ) [15].
- 3- قوله تعالى { ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون } [16]

#### قال السعدي رحمه الله

( ولا تأكلوا أموالكم أي أموال غيركم أضافه إليهم لأنه ينبغي على المسلم أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ويحترم ماله كما يحترم ماله، ولأن أكله لمال غيره يجرئ غيره على أكل ماله عند القدرة... ) [17]

ثم ذكر نوعي أكل أموال الناس الحق و الباطل فعلق على النوع الأخير بقوله

( فلا يحل ذلك بوجه من الوجوه حتى و لو حصل فيه النزاع وحصل الارتفاع إلى حاكم الشرع و أدلى من يريد أكلها (الأموال) بالباطل بحجة غلبت حجة المحق

و حكم له الحاكم بذلك فإن حكم الحاكم لا يبيح محرما و لا يحلل حراماً، إنما يحكم على نحو ما يسمع،

و إلا فإن حقائق الأمور باقية فليس في حكم الحاكم للمبطل راحة و لا شبهة و لا استراحة... ) [18]. قلت: وهذا في حالة ما لم يكن الحاكم هو الداعي إلى ما يتم بواسطته أكل أموال الناس بالباطل من صور الميسر المنظم، التي تسخر له جميع الإمكانيات الدستورية و الإعلامية و غيرها حتى قد يخيل للعوام أنه أصبح من الجائز كسائر أنواع المعاوضات

#### و أما الأدلة على تحريم الميسر من السنة فمنها ما يلي:

1- عن بريدة بن الحصيب الأسلمي رضي الله عنهما قال:قال رسول الله ﷺ ( من لعب بالنردشير فكأنها صبغ يده في لحم خنزير ودمه ) [19]

قال الإمام النووي رحمه الله تعالى

( قال العلماء النردشير هو النرد و شير معناه حلو،

وهذا الحديث حجة للشافعي والجمهور في تحريم اللعب بالنرد وقال أبو إسحاق المروزي من أصحابنا يكره ولا يحرم،

وأما الشنطرنج فمذهبنا أنه مكروه و ليس بحرام

و هو مروي عن جماعة من التابعين،

و قال مالك وأحمد حرام قال مالك هو شر من النرد و ألهى عن الخير، وأصحابنا يمنعون القياس ويقولون هو دونه،

و معنى ( صبغ يده في لحم خنزير ودمه )

في حال أكله وهو تشبيه لتحريه بتحريم أكلهما والله أعلم [20]،

و لا شك أن موضع الخلاف بين الأئمة هو الآلات المختلفة من نرد أو

شطرنج وغيرهما من الملهيات، وليس فيما يخالطه من المغالبة عال ونحوه فإن ذلك محرم بنص القرآن ولم ينقل عن أحد من الأئمة القول بجوازه

والله أعلم.

و ذكر الزرقاني من أسباب تحريمه وكونه معصية لله و رسوله الله و الله و

و فعله إتباع لسنة المجوس المنهي عن إتباعها [22].

3- ما رواه البيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما عن رسول الله وقال

( إن الله حرم عليكم الخمر والميسر والكوبة ) [23]

و الحديث تأكيد لما ورد في سورة البقرة و سورة المائدة من تحريم الميسر، و الكوبة هي الطبل، و قيل هي النرد و قيل الشطرنج.[24]

#### تنبیه و تفصیل:

نود أن ننبه إلى أن الميسر هو كما قال السعدي

( هو كل المغالبات التي يكون فيها عوض من الطرفين من النرد والشطرنج، وكل مغالبة قولية أو فعلية بعوض ) [25]

أو كما عرف الشيخ يوسف القرضاوي

( هو كل ما لا يخلوا اللاعب فيه من ربح أو خسارة )

أيا كان نوع ذلك الميسر أو آلته،

إذ العبرة كما يقول الأصوليون بالحقائق و المعاني و ليس بالألفاظ و المباني. ثم إن الخلاف الذي يحكى عن العلماء في تحريه أو كراهته أو حتى إباحة بعض صوره تابع لدخول الصورة المسئول عنها في الميسر أو عدم دخوله، ووجود بعض علل التحريم في الصورة كالإلهاء عن:-

ذكر الله وعن الصلاة أو ضياع الوقت و نحوها أو عدمه،

فما كان فيه مخاطرة أو خسارة و ربح فهو محرم،

و ما سلم من ذلك و ألهى عن ذكر الله و عن الصلاة

و أدى العداوة والبغضاء حرم لذلك،

و أما ليس من الأول ولا من الثاني من أنواع الألعاب و المغالبات تردد بين الإباحة و الكراهة.

#### أضرار الميسر الدينية و الدنيوية:

أن التعرف على الحكم التشريعية فيما يأمر به الإسلام أو ينهى عنه لاسيما فيما يتعلق بأمور المعاملات لمما ينشط على الالتزام بشرع الله ويعين عن الانقباد له ،

و لذلك عودنا الشارع الحكيم الإشارة إلى بعض تلك الحكم،

و من ذلك ما نص الله عليه في القرآن الكريم

و أشار إليه الرسول والله السنة المطهرة من مفاسد و أضرار الميسر في الدين و الدنيا و على الفرد و المجتمع،

و هذه جملة من تلك المفاسد و الأضرار في مطلبين:

#### أضرار الميسر الدينية:

هناك مفاسد دينية كثيرة تترتب من تعاطي الميسر والقمار ومنها:

#### 1- أن في الميسر إثما كبيراً:-

قال تعالى { يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع و إثههما أكبر من نفعهما}،

و هذا يقتضي كونه حراما في الشريعة الإسلامية إذ الحرام هو

( المنهي عنه على الجزم، المثاب على تركه، والمعاقب على فعله، وهو مأخوذ من الحرمة وهي ما يحرم انتهاكه ) 26،

وقد سقنا فيما مضي من الأدلة القاضية على تحريم الميسر من الكتاب والسنة ما يغني عن إعادته هنا. فتعاطي الميسر إذن عمل يستحق فاعله عقاب الله تعالى ويعرضه لسخطه، وإثم الميسر أعظم بكثير مما قد يحصله من المال وعرض الدنيا الزائل لقوله تعالى { وإثمهما أكبر من نفعهما }،

والله تعالى لم يجعل الحرام طريقا للكسب ولا سببا للسعادة في الدنيا، ولذلك رد على من ساوى بين البيع والربا فقال سبحانه

{ وأحل الله البيع وحرم الربا } [27]،

بل إن تقوى الله تعالى وفعل أوامره واجتناب نواهيه هي سبب كل خير في الدنيا والآخرة

قال تعالى { إنه من يتق ويصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنين } [28]

وقال تعالى { ومن يتق الله يجعل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب } [29] وقال تعالى {ومن يتق الله يجعل له من أمره يسرا} [30]

وقال تعالى { ومن يتق الله يكفر عنه سيئاته ويعظم له أجرا } [31]

2- إن الميسر قرين الشرك وشرب الخمر: -

وهذه الصفة مما يزيد قبحه شرعا، فالمنهيات على درجات،

و اقتران منهي من المنهيات بأكبر الكبائر في الذكر يزيده قبحا و سوء،

و قد نهى الله عن الميسر و قرنه بكبائر أخرى و على رأسها الشرك بالله تعالى فقال {إنما الخمر والميسر والأنصاب و الأزلام...} الآية.

و الأنصاب عند غير واحد من السلف حجارة كانوا يذبحون قرابينهم عندها، وأما الأزلام فهي قداح كانوا يستقسمون بها [32]،

- و كل ذلك من الشرك وهو أعظم ما عصي الله به ولا يغفر الله لمن مات عليه قال تعالى إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالا بعيدا } [33].
  - و لعل من حكم اقتران الميسر بالشرك و الخمر بيان شناعته لمن تزين له نفسه تعاطبه،
- فإن كثيرا من الناس لانتشار الميسر و كثرة المبتلين به من العوام و الخواص، وما يتعود من سماع أو قراءة أخباره في وسائل الإعلام قد يهون عليه خطره و يسهل عليه اقترافه مع أنه قد عتنع عن شرب الخمر و قد لا يشرك بالله تعالى،
  - و هذا منتهى الغباوة و الغفلة فما الفرق بين أنواع المعاصى،
    - إذا كانت كلها تعبر عن استهانة بأمر الله ورسوله،
    - و تكشف عن ضعف في الإيمان يعاني منه الإنسان.
  - 2- إن الميسر رجس: قال تعالى { إنها الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس...} الآية
  - ( والرجس في كلام العرب كل مستقذر تعافه النفس، وقيل إن أصله من الركس وهو العذرة والنتن ) [34]
    - و القذارة أو النجاسة قد تكون حسية أو معنوية
  - و مثال الأول الأعيان النجسة فقد روي أن النبي و الله الأول الأعيان النجسة فقد روي أن النبي و روثة فأخذ الحجرين و ألقى الروثة فقال إنها ركس [35]،
- و أما القذارة أو النجاسة المعنوية فمثل الكفار و المشركين الذين قال الله تعالى فيهم { إنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بعد عامهم هذا }

و ظاهر النصوص الواردة في ذم الميسر من القرآن و السنة يدل على نجاسته الحسية والمعنوية معا، مما يوجب على المسلم التنزه عن تعاطيه و ملامسة آلاته، و غشيان مجالسه.

و كون الميسر رجسا يقتضي كون ما يحصله الإنسان من المال بواسطته خبيثا مثل مهر البغي و حلوان الكاهن،

و لا يقبل الله منه صرفا و لا عدلا،

فلو حج به، أو تصدق به على الفقراء و المساكين، أو بنى به مساجد،

أو وقف أوقافا، فكل ذلك لا يقبله الله منه، و أكله من هذا المال قد يجعل

دعوته غير مستجابة، لقوله واله الله عنه أبي هريرة رضي الله عنه

قال (إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا، وإن الله أمر المؤمنين عا أمر المرسلين

فقال { يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا إني بها تعملون عليم

[37] {

ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر عد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام وملبسه حرام، وغذي بالحرام فأنى يستجاب لذلك) [38]
4- إن الميسر من عمل الشيطان:

قال تعالى في وصف الخمر والميسر... { رجس من عمل الشيطان } ( الذي هو أعدى الأعداء للإنسان،

و من المعلوم يحذر منه و يحذر مصائده و أعماله خصوصا الأعمال التي يعملها ليوقع عدوه فإن فيها هلاكه،

فالحزم كل الحزم البعد عن عمل العدو المبين

و الحذر منها والخوف من الوقوع فيها ) [39].

و الشيطان حريص على إغواء بني آدم و إبعادهم عن رحمة الله بما يزين لهم من الشرك وسائر المعاصي

{ قال فبما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين }

و للشيطان في إغواء الناس وسائل و أساليب مختلفة فهو يستفزز من استطاع بصوته و يجلب عليهم بخيله ورجله

{قال اذهب فمن تبعك منهم فإن جهنم جزائكم جزاء موفورا واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غرورا } [41]

و مما يعدهم الشيطان الفقر فيقول لهم إن أنتم التزمتم بشرع الله في البيع والشراء وسائل وسائل الكسب لافتقرتم،

فالربا و الميسر و الغش و السرقة مما لا بد منه في زمننا هذا قال تعالى الشيطان يعدكم الفقر والله يعدكم مغفرة منه وفضلا }. [42]

5- إن الميسر من موانع الفلاح:

و من أضرار الميسر أنه من موانع الفلاح،

و ذلك مجرد ارتكابه بدون استحلال فيمنع من مطلق الفلاح لما يسحقه من يلعب بالميسر من غضب الله و عذابه لأنه من كبائر الإثم،

و عنع من الفلاح مطلقا إذا استحل الميسر و كذب الله و رسوله،

و رمى الشريعة بالضيق و القصور فيخرج بذلك من الإسلام،

و يستحق الخلود في النار و العياذ بالله، قال تعالى

{ بلى من كسبت سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون } [43].

و إذا تأملنا في حالة كثير من البلاد التي ابتلاهم الله بهذه العادة السيئة وجدناهم وصلوا إلى هذه الدرجة من محاربة الله ورسوله، حيث أذنت الحكومات عمارستها و نظمت عملياتها،

- و صنفت مؤسساتها من مؤسسات التنمية الوطنية،
- و تنشر أخبارها وإعلاناتها في مختلف وسائل الإعلام،
- و الأشد من ذلك ما تشهده من سكوت تام للعلماء و الدعاة عن إنكار هذا المنكر و محاربته،
  - حتى ليخشى أن يعم الله الجميع مؤاخذته إذا جازى عباده ما يقترفون، اللهم غفرا.
    - 6- إن الميسر يصد عن ذكر الله وعن الصلاة:
  - إن متعاطي الميسر يهدرون أوقات غالية في ممارسة اللعب بوسائل الميسر من أوراق أو كعاب و غيرها...،
    - و بمتابعة أخبار الفائزين و الخاسرين، و يضيعون الجمع و الجماعات،
      - و يعرضون عن مجالس ذكر الله و حلق العلم،
  - و يغفلون عن المواعظ وعن تذكر الموت وعذاب القبر وعن أهوال الآخرة، فتصبح معيشتهم ضنكا ما يخسرون من أموالهم و ما يضيعون من
- أعمارهم ويفوتون من مصالحهم، ويحشرون يوم القيامة إن لم يغفر الله لهم - عميانا إلى عذاب الله وغضبه قال تعالى
- { ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى }
  - و من الملاحظ أن أكثر الناس تعاطيا للميسر هم الجهال و العصاة قاصري العقول من الناس،
- و يقل فيهم المثقفون ومرتادي المساجد وحلق الذكر مصداقا لقوله تعالى { وأقم الصلاة إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر والله يعلم ما تصنعون } [45]

قال أبو العالية ( إن الصلاة فيها ثلاث خصال فكل صلاة لا يكون فيها شيء من هذه الخلال فليست بصلاة: الإخلاص، والخشية، وذكر الله، فالإخلاص يأمره بالمعروف، والخشية تنهاه عن المنكر، وذكر الله القرآن يأمره وينهاه... ) [46].

#### مفاسد الميسر الدنيوية:

كما أن للميسر مفاسد تتعلق بدين المرء و تعرضه لغضب الله و عذابه يوم القيامة،

فكذلك فإن له مفاسد تتعلق بالحياة الدنيا فتعكرها وتنغص صفوها، وقد أشار القرآن الكريم إلى بعض تلك المفاسد، كما أن بعضها مشاهدة وملموسة من واقع الحياة اليومية للمشتغلين بالميسر، وهذه بعض تلك المفاسد الدنيوية:

1- إن الميسر يسبب العداوة والبغضاء بين الناس:-

يعد التآلف و التحابب بين أفراد المجتمع الواحد من عوامل قوة ذلك المجتمع وأسباب تقدمه وغوه، لأنهم يكونون كالجسد الواحد، كما وصف رسول الله المجتمع الإسلامي الملتزم بتعاليم الكتاب والسنة (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) [47] و مجتمع كهذا يتعاون أفراده على كل بر يعين على مصالح الدنيا وكل تقوى ترضي الله و رسول الله الله قال النووي معلقا على الحديث (هذه الأحاديث صريحة في تعظيم حقوق المسلمين بعضهم على بعض، وحثهم على التراحم والتلاطف والتعاضد في غير إثم ولا مكروه). [48] والميسر بأنواعه وأشكاله عادة سيئة تؤدي انتشاره في المجتمع إلى العداوة

والبغضاء قال تعالى

- { إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة في الخمر والميسر } و قال الإمام الطبري رحمه الله
- (يقول تعالى ذكره إنها يريد لكم الشيطان شرب الخمر والمياسرة بالقداح ليعادي بعضكم بعضا ويبغض بعضكم إلى بعض فيشتت أمركم بعد تأليف الله بينكم بالإيان وجمعه بينكم بأخوة الإسلام) [49].
  - و وجه ذلك والله أعلم أن الميسر لا يخلوا من ربح أو خسارة،
    - و كلاهما حاصل على نحو باطل لا يقره دين و لا عقل،
  - و ليس كربح التجارة أو خسارتها، لأن التاجر المسلم أو العاقل يعترف بقضاء الله و قدره،
  - و يسلم بنهاية الصفقات حسب المقدمات الصحيحة التي تمليها طبيعة العرض و الطلب،
    - أما المقامر فيسعى وراء خيال و سراب و يركض خلف حظ موهوم، حتى إذا جاءه لم يجده شيئا، فيعض على أنامل الحسرة،
  - و يلتفت فإذا حوله مياسروه يسخرون على أفواههم لما ربحوه من أموال الناس بالباطل،
    - فهل بعد ذلك يتصور بين الفريقين مودة أو رحمة، لا و هيهات!! 2- إن الميسر من عوامل انتشار البطالة.
    - الواجب على الحكومات و الدول الناصحة لرعاياها أن توفر لها فرصا حقىقىة للعمل و التكسب،
      - و ذلك بإقامة مصانع كافية تستوعب السواعد القوية من المواطنين و الكفاءات العالية من الباحثين و العلماء،
        - و إيجاد مزارع واسعة تكفي الفلاحين و المزارعين،
        - و تيسير تجارة رائجة يصفق بها الأغنياء في الأسواق،

فتتحقق الكفاية لعامة الشعب و تقل البطالة، و تقضى على الجرية و يعم الأمن في ربوع البلاد.

قال الشيخ الطاهر بن عاشور رحمه الله

( والمقصد الشرعي في الأموال كلها خمسة أمور: -

رواجها، و وضوحها، و حفظها، و ثباتها، و العدل فيها)

فالرواج دوران المال بين أيدي أكثر من يمكن من الناس بوجه حق،

قال تعالى { وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله}[50]

وقال النبي ﷺ:

( ما مسلم يزرع زرعا أو يغرس غرسا فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة، إلا كان له به صدقة ) [51]

و قال أيضا { إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها } [53]... ) [53].

و لا شك أن الميسر لا تمت إلى واحد من هذه المقاصد بصلة،

بل إن شيوعه في المجتمع يعطل الصناعات و يخسر التجارات و تهلك المزارع، كيف لا،

و الشياطين تعد الشذج من الناس بالغنى الفاحش و الثراء الطاغي بمجرد مشاركة في لعبة الميسر،

و لذلك فإنك لا تدخل مصنعا إلا وجدت العمال منهمكين وفي أوقات العمل على أوراق الميسر،

و لا ترى مزارعا إلا وفي يده تلك الأوراق،

و كذلك التجار في الأسواق، و الأطباء في المشافي،

فمتى يتفرغ هؤلاء لما هم مهيئون له من واجبات!!

3- إن الميسر يساهم في تفشي الجريمة.

إن صالات القمار، أو قل إن مجتمعات القمار لا تخلوا في أغلب الأحيان من جرائم السرقة والقتل و من الشرب و الخلاعة و الميوعة،

قال بن سيرين في تعريف الميسر

( كل لعب فيه قمار من شرب أو صياح أو قيام فهو من الميسر ) [54].

أما السرقة فلأن المشاهد للعبة الخمار

و كيف يخسر هذا بسرعة و كيف يربح ذلك في طرفة عين تستهويه العملية فيود المشاركة فيها بأى طريق ممكن،

و غالبا ما يلجأ إلى السرقة لإشباع تلك الرغبة العارمة،

و اعتبر ذلك في الأولاد الذين يتقامرون بالجوز و الكلل وغيرها،

فإنهم يسرقون الأموال من آبائهم و أمهاتهم

ليشترون بها تلك الأغراض التي يتقامرون بها مع زملائهم.

و أما القتل فلما يسوء بعضهم أن يذهب ماله هباء في دقيقة واحدة

و ربا تعب و كد في تحصيله، فيشتاط غضبا،

فينتحر هو، أو يقتل أصحابه ليسترد ما ذهب من ماله.

أما الشرب و الخلاعة و الميوعة فهو نصيب الفائز الخاسر من المقامرين، لإن الله تعالى يمحق الربا و يربى الصدقات،

فالمال الحلال يسهل إنفاقه في الوجه الحلال بل الواجب و المندوب،

و أما المال الحرام فيستهلكه صاحبه فيما يضره من شهوي الفرج و البطن،

و لهذا فإن صالات القمار في أغلب الأحيان أوكار للرذيلة و المخدرات.

#### 4- في الميسر أكل لأموال الناس بالباطل:

و من مقصود الشارع في الأموال أيضا كما يقول بن عاشور رحمه الله

( الوضوح، و الحفظ، و العدل، و الإثبات )

و يستمر - رحمه الله - في شرح تلك المقاصد قائلا:

(و أما وضوح الأموال فذلك إبعادها عن الضرر و التعرض للخصومات بقدر الإمكان، و لذلك شرع الإشهاد و الرهن في التداين، و أما حفظ المال فأصله قول الله تعالى

{ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل...}

وقال النبي

( لا يحل مال امرئ مسلم إلا عن طيب نفس )

أما إثباتها فهو تقريرها لأصحابها بوجه لا خطر فيها و لا منازعة،

أما العدل فيها فذلك بأن يكون حصولها بوجه غير ظالم

و ذلك إما أن تحصل بعمل مكتسبها،

و إما بعوض من مالكها أو بتبرع

و إما بإرث و من مراعاة العدل حفظ المصالح العامة و دفع الأضرار ) [57].

و مال الميسر كسب رخيص يكتنفه الغموض من كل جانب،

و لا يعرف الرابح من أين جاءه الربح و لا يدري الخاسر من أين أتاه الخسران،

و لا يحكن تقريره بوجه لا منازعة فيها،

و لذلك يدلون إلى الحكام ليأكلوا فريقا من أموال الناس بالباطل،

أما مقصد العدل فهو أبعد المقاصد عن الميسر،

فالميسر هو الظلم بعينه، إذ بواسطته يأكل الناس بعضهم أموال بعض بغير وجه حق،

و مهما قال لك المقامر في حرية ممارسته لهذه العادة السيئة،

فإنه لا يطيب نفسا بما يخسر من مال.

[13] - الأعراف:71

[14] - أضواء البيان 2 / 405 تأليف الشيخ محمد الأمين الشنقيطي ط دار الفكر - بيروت 1415 هـ

[15] - المصدر نفسه 2 / 405

- [16] البقرة: 188
- [17] تفسير السعدى ص 88
  - [18] المصدر نفسه ص 88
- [19] صحيح مسلم 4/ 1770 ط دار إحياء التراث العربي بيروت
- [20] شرح النووي على مسلم 15 / 16 ط دار إحياء التراث العربي بيروت 1392 هـ
- [21] رواه الحاكم في المستدرك، وقال ( هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ) 1 / 114 لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري ط دار الكتب العلمية بيروت 1411هـ ورواه غيره.
  - [22] شرح الزرقاني على الموطأ 4 / 455 لمحمد بن عبد الباقي الزرقاني ط دار الكتب العلمية بيروت
  - [23] سنن البيهقى الكبرى 10 / 213 للإمام البيهقى نشر / مكتبة دار الباز مكة المكرمة 1414 هـ
    - [24] انظر: لسان العرب 1 / 729 لابن منظور ط دار صادر ـ بيروت
      - [25] تفسير السعدى ص 98
  - [26]- روضة الناظر وجنة المنتظر 1 / 126 للشيخ عبد القادر بن أحمد بن بدران ط مكتبة المعارف -الرياض
    - [27] البقرة: 275

1411 هـ

- [28] يوسف: 90
  - [29] الطلاق: 2
  - [30] الطلاق:4
  - [31] الطلاق: 5
- [32] تفسير القرآن العظيم 2 / 93
  - [33]- النساء
  - [34] أضواء البيان 1 / 426
- [35] صحيح البخاري 1/ 70 ط دار ابن كثير بيروت 1407 هـ
  - [36] التوبة: 28
  - [37] المؤمنون: 51
- [38] صحيح مسلم 2 / 703 ط دار إحياء التراث العربي بيروت
  - [39] تيسير الكريم المنان للسعدي 243
    - [40] الأعراف 16، 17
      - [41] الإسراء: 63، 64
    - [42] سورة البقرة 268
    - [43] -سورة البقر: 81
      - [44] طه: 124
    - [45] العنكبوت: 45
    - [46] تفسير القرآن العظيم 3 / 416

- [47] صحيح مسلم 4 / 1999
- [48] شرح النووي على مسلم 16 / 139
  - [49] تفسير الطبري 7 / 32
    - [50] سورة المزمل الآية 20
  - [51] رواه البخاري ومسلم.
    - [52] البقرة: 122
- [53] مقاصد الشريعة الإسلامية ص 464 تأليف العلامة محمد الطاهر بن عاشور ط دار النفائس للنشر والتوزيع الأردن 1421 هـ
  - [54] تفسير الطبرى 2 / 385 للإمام محمد بن جرير الطبرى مصدر سابق
    - [55] سورة النساء الآية 29
    - [56] سنن الدارقطني 3 / 26 ط دار المعرفة بيروت 1386 هـ
      - [57] مقاصد الشريعة الإسلامية ص 473 فما بعدها ( بتصرف )
        - [58]- المائدة: 90، 91

أُحِلَّ لَكُمْ صَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ. مَتَنعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارُ قَوْحُرْمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَأَتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ اللَّهِ جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ قِيكُمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهُرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَدَى وَٱلْقَلَكَيْكَذَالِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيدُ ﴿ اللَّهِ الْمَدَالُ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ تَحِيدُ ﴿ مَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكُّ عُٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ اللَّ قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثُّفَاتَ قُواْ اللَّهَ يَكَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ اللَّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَكُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْتُلُواْ عَنْهَا حِينَ يُسَزَّلُ ٱلْقُرْءَانُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيكُ اللَّهُ عَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُم ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَلفِرينَ الله مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا خُاوِلَكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُّوا كُنُرهُمْ لَا يَعْقِلُونَ السَّ

أُحِلَّ لَكُمْ صَنَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ, مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارُّ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمْ وَلِلسَّيَّارُّ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمُ وَ السَّيَّارُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمُ وَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ٱلَّذِع سِإِلَيْهِ تَعْشَرُونَ اللَّ

\*\*\* صحيح مسلم (1935) عَنْ جَابِرٍ، قَالَ:- بَعَثَنَا رَسُولُ الله ﷺ وَ أُمَّرَ عَلَيْنَا أَبَا عُبَيْدَةَ،

نَتَلَقَّى عِيرًا لِقُرَيْشٍ، وَ زَوَّدَنَا جِرَابًا مِنْ مَّْرِ لَمْ يَجِدْ لَنَا غَيْرَهُ،

فَكَانَ أَبُو عُبَيْدَةً يُعْطينَا قَرْرَةً قَرْرَةً،

قَالَ: فَقُلْتُ: كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ بِهَا؟

قَالَ: هََصُّهَا كَمَا هَصُّ الصَّبِيُّ، ثُمَّ نَشْرَبُ عَلَيْهَا مِنَ الْمَاءِ، فَتَكْفِينَا يَوْمَنَا إِلَى اللَّيْلِ، وَ كُنَّا نَضْرِبُ بِعِصِيِّنَا الْخَبَطَ، ثُمَّ نَبُلُّهُ بِالْمَاءِ فَنَأْكُلُهُ، قَالَ: وَ انْطَلَقْنَا عَلَى سَاحِل الْبَحْر،

فَرُفِعَ لَنَا عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ كَهَيْئَةِ الْكَثِيبِ الضَّخْم،

فَأْتَيْنَاهُ فَإِذَا هِيَ دَابَّةٌ تُدْعَى الْعَنْبَرَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عُبَيْدَةَ: مَيْتَةٌ،

ثُمَّ قَالَ: لَا، بَلْ نَحْنُ رُسُلُ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَ فِي سَبِيلِ اللهِ،

وَ قَدِ اضْطُرِرْتُمْ فَكُلُوا،

قَالَ: فَأَقَمْنَا عَلَيْهِ شَهْرًا وَ نَحْنُ ثَلَاثُ مِائَة حَتَّى سَمنًّا، قَالَ: وَ لَقَدْ رَأَيْتُنَا نَغْتَرفُ مِنْ وَقْبِ عَيْنِهِ بِالْقِلَالِ الدُّهْنَ،

وَ نَقْتَطِعُ مِنْهُ الْفِدَرَ كَالثَّوْرِ، أَوْ كَقَدْرِ الثَّوْرِ،

فَلَقَدْ أَخَذَ مِنَّا أَبُو عُبَيْدَةَ ثَلَاثَةَ عَشَرَ رَجُلًا،فَأَقْعَدَهُمْ في وَقْب عَيْنِهِ، وَ أَخَذَ ضِلَعًا مِنْ أَضْلَاعِهِ فَأَقَامَهَا ثُمَّ رَحَلَ أَعْظَمَ بَعِيرٍ مَعَنَا،

فَمَرَّ مِنْ تَحْتِهَا وَ تَزَوَّدْنَا مِنْ لَحْمِهِ وَشَائِقَ

فَلَمَّا قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ أَتَيْنَا رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى الله عَلَى الله

فَقَالَ: «هُوَ رِزْقٌ أَخْرَجَهُ اللهُ لَكُمْ، فَهَلْ مَعَكُمْ مِنْ لَحْمِهِ شَيْءٌ فَتُطْعِمُونَا؟»،

قَالَ: فَأَرْسَلْنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ مِنْهُ فَأَ كَلَهُ ( )

<sup>(</sup>عيرا) العير هي الإبل التي تحمل الطعام وغيره

\*\*\*سنن أبي داود

83 عن أَبِي هُرَيْرَةَ، يَقُولُ: سَأَلَ رَجُلُ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ:-يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَرْكَبُ الْبَحْرَ، وَ نَحْمِلُ مَعَنَا الْقَلِيلَ مِنَ الْمَاءِ،

يَا رَسُولُ اللهِ إِنَا نَرْكُبُ الْبَحْرَ، وَ نَحْمِلُ مُعَنَا الْقَلِيلُ مِنَ الْمَاءِ، فَإِنْ تَوَضَّأْنَا بِهِ عَطِشْنَا، أَفَنَتَوَضًّأُ مِاءِ الْبَحْرِ؟

فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:«هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ الْحِلُّ مَيْتَتُهُ»

و لما كان الصيد يشمل الصيد البري و البحري،

استثنى تعالى الصيد البحري فقال: (أُحِلَّ لَكُمْ)

أي: أحل لكم - في حال إحرامكم-

(صَنيدُ ٱلْبَحْرِ)

و هو الحي من حيواناته،

(جرابا) بكسر الجيم وفتحها الكسر أفصح وهو وعاء من جلد

(غصها) بفتح الميم وضمها الفتح أفصح وأشهر

(الخبط) ورق السلم

(الكثيب) هو الرمل المستطيل المحدودب

(وقب) هو داخل عینه ونقرتها

(بالقلال) جمع قلة وهي الجرة الكبيرة التي يقلها الرجل بين يديه أي يحملها

(الفدر) هي القطع

(كقدر الثور) رويناه بوجهين مشهورين في نسخ بلادنا أحدهما بقاف مفتوحة ودال ساكنة أي مثل الثور والثاني كفدر جمع فدرة والأول أصح

(رحل) أي جعل عليه رحلا

(وشائق) قال أبو عبيد هو اللحم يؤخذ فيغلى إغلاء ولا ينضج ويحمل في الأسفار يقال وشقت اللحم فاتشق والوشيقة الواحدة منه والجمع وشائق ووشق وقيل الوشيقة القديد]

#### (وطعامه،)

و هو الميت منها، فدل ذلك على حل ميتة البحر.

# (مَتَنعًا لَّكُمْ)

أي: الفائدة في إباحته لكم أنه لأجل انتفاعكم

(وَلِلسَّيَّارُقِّ)و انتفاع رفقتكم الذين يسيرون معكم.

\*\*\*جمع سيَّار للمسافرين و النائين عن البحر

# (وَحُرِمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمَثُمْ حُرُمًّا)

و يؤخذ من لفظ « الصيد » أنه لا بد أن يكون:-

1-وحشيا، [لأن الإنسى ليس بصيد.]

2-و مأكولا [فإن غير المأكول لا يصاد و لا يطلق عليه اسم الصيد.]

# (وَأَتَّقُوا اللَّهَ الَّذِعةِ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ)

أي: اتقوه بفعل ما أمر به، و ترك ما نهى عنه،

و استعينوا على تقواه بعلمكم أنكم إليه تحشرون. فيجازيكم،

هل قمتم بتقواه فيثيبكم الثواب الجزيل، أم لم تقوموا بها فيعاقبكم؟.

جَعَلَ اللّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِينَمًا لِلنّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْفَلَيْدَ
 ذَالِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنَ اللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ

# ﴿ اَعْلَمُوٓا أَتَ اللَّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ تَحِيثُمُ ﴿ مَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُّونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴿ اللهِ اللهُ ا

يخبر تعالى أنه (جَعَلَ اللهُ الْكَفْبَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِينَمَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ فِينَمَا لِلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ فَواما للناس الذين لا قوام لهم من رئيس يحجز قويهم عن ضعيفهم

و مسيئهم عن محسنهم

و ظالمهم عن مظلومهم

فحجز بكل واحد من ذلك بعضهم عن بعض إذ لم يكن لهم قيام غيره و جعلها معالم لدينهم و مصالح أمورهم

## (وَالشَّهُرَ الْحَرَامَ )

وحرّم العدوان و القتال في الأشهر الحرم

(و هي ذو القعدة و ذو الحجة و المحرم و رجب)

فلا يعتدي فيها أحد على أحد،

# (وَٱلْهَدَى وَٱلْقَلَتِيِدُ )

وحرّم تعالى الاعتداء على ما يُهدَى إلى الحرم من بهيمة الأنعام، وحرّم كذلك الاعتداء على القلائد،

وهي ما قُلِّد إشعارًا بأنه بقصد به النسك؛

يقوم بالقيام بتعظيمه دينُهم و دنياهم، فبذلك:-

1-يت\_\_\_\_م إسلامهم،

2-و به تحــط أوزارهم،

3-و تحصـــل لهم - بقصده - العطايا الجزيلة، و الإحسان الكثير، و بسببه تنفق الأموال، و تتقحم - من أجله - الأهوال.

و يجتمع فيه من كل فج عميق جميع أجناس المسلمين،

فيتعارفون و يستعين بعضهم ببعض،

و يتشاورون على المصالح العامة،

و تنعقد بينهم الروابط في مصالحهم الدينية و الدنيوية.

قال تعالى: ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ )

و من أجل كون البيت قياما للناس قال من قال من العلماء:-

إن حج بيت الله فرض كفاية في كل سنة.

فلو ترك الناس حجه لأثم كل قادر،

بل لو ترك الناس حجه لزال ما به قوامهم، و قامت القيامة.

و قوله: (وَٱلْهَدَّى وَٱلْقَلَتَهِدُّ)

أي: و كذلك جعل الهدي و القلائد - التي هي أشرف أنواع الهدي-

(قِينَمًا لِّلنَّاسِ) ينتفعون بهما و يثابون عليهما.

(ذَالِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فمن علمه أن جعل لكم هذا البيت الحرام، لما يعلمه من مصالحكم الدينية و الدنيوية.

## ( أَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ)

أي: ليكن هذان العلمان موجودين في قلوبكم على وجه الجزم و اليقين، تعلمون أنه شديد العقاب العاجل و الآجل على من عصاه،

### (وَأَنَّ ٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ)

و أنه غفور رحيم لمن تاب إليه و أطاعه.

فيثمر لكم هذا العلمُ الخوفَ من عقابه، و الرجاءَ لمغفرته و ثوابه،

و تعملون على ما يقتضيه الخوف و الرجاء.

ثم قال تعالى: ( مَّاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكُّعُ)

و قد بلَّغ كما أُمِر، و قام بوظيفته، و ما سوى ذلك فليس له من الأمر شيء.

# (وَأَلِلَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَّدُونَ)

\*\*\*لأنا نعلم ما عمله العامل منكم فأظهره بجوارحه و نطق به لسانه (وَمَا تَكُتُمُونَ)

\*\*\*ما تخفون في أنفسكم من إيمان و كفر أو يقين و شك و نفاق نفاق كفيجازيكم بما يعلمه تعالى منكم.

قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَالتَّقُوا اللهَ يَتَأُولِي اللهَ يَتَأُولِي اللهَ يَتَأُولِي اللهَ اللهَ يَتَأُولِي اللهَ اللهَ اللهُ ا

أي: (قُل) للناس محذرا عن الشر و مرغبا في الخير:-

# (لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِبُ)

من كل شيء، فلا يستوي الإيمان و الكفر، و لا الطاعة و المعصية، و لا أهل الجنة و أهل النار، و لا الأعمال الخبيثة و الأعمال الطيبة، و لا المال الحرام بالمال الحلال.

# (وَلَوْ أَعْجَبُكَ كُثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ)

\*\*\*القليل النافع خير من الكثير الحرام الضار

Oفإنه لا ينفع صاحبه شيئا، بل يضره في دينه و دنياه.

#### (فَأَتَّقُوا اللَّهَ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ)

\*\*\*تجنبوا الحرام و دعوه و اقتنعوا بالحلال و اكتفوا به

○ فأمر أُولي الألباب، أي: أهل العقول الوافية، و الآراء الكاملة،

فإن الله تعالى يوجه إليهم الخطاب.

و هم الذين يؤبه لهم، و يرجى أن يكون فيهم خير.

#### (لَعَلَّكُمْ ثُفْلِحُونَ)

ثم أخبر أن الفلاح متوقف على التقوى التي هي موافقة الله في أمره و نهيه، فمن اتقاه أفلح كل الفلاح،

و من ترك تقواه حصل له الخسران و فاتته الأرباح.

# يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ قَسُؤْكُمْ وَإِن تَسْعَلُوا عَنْهَا حِينَ يُكَانَّهُ اللَّهُ عَنْهَا عِنْهَا عِينَ يُسْتَقُرُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ اللَّهُ عَنْهُ أَوَاللَّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ اللَّهُ عَنْهُ أَمِن يُسْتَعَلَّوا اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ اللَّهُ عَنْهُ أَمِن عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ واللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ عَلَيْكُولُولُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَنْهُ عَلَيْكُولُولُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُمْ عَلَا اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَالِهُ عَلَيْكُولُ عَنْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ عَنْهُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ عَلْمُ عَل

# قَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَلَفِرِينَ اللهَ

# ( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاتَهِ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

صحيح البخاري

4621 عَنْ أَنْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ:-

«لُوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قُلِيلًا، وَ لَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا»

قَالَ: فَغَطَّى أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عُلْاوُجُوهَهُمْ لَهُمْ خَنِينٌ،

فَقَالَ رَجُلَّ: من أبِي؟

قَالَ: فُلاَنُ،

فَنَزَلَتُ هَذِهِ الآَيَةُ: {لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ} [المائدة 101]  $\Box$ 

\*صحيح البخاري

4622 عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ:-

من الصدر. (رجل) قيل هو عبد الله بن حذافة رضي الله عنه وقيل غيره. (إن تبد لكم) تظهر. (تسؤكم) يصبكم بها السوء لما فيها من مشقة عليكم

<sup>(</sup>ما أعلم) من عظمة الله تعالى وشدة عقابه لأهل المعاصي ومن أهوال يوم القيامة. (خنين) خروج الصوت من الأنف مع البكاء وفي رواية (حنين) وهو صوت مرتفع بالبكاء يخرج

كَانَ قَوْمٌ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ اسْتِهْزَاءً،

فَيَقُولُ الرَّجُلُ: مَن ْ أَبِي؟

وَيَقُولُ الرَّجُلُ تَضِلٌ نَاقَتُهُ: أَيْنَ نَاقَتِي؟

فَأَنْزَلَ اللّهُ فيهِمْ هَٰذهِ الآيةَ: {يَا أَيُّهَا الّذينَ آمَنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسَٰؤُكُمْ} [المائدة101]

حَتَّى فَرَغَ منَ الآية كُلَّهَا "[])

\*وأخرج الطبري عن أبي هريرة بسند رجاله رجال الصحيح إلا محمد بن على شيخ ابن جرير وهو ثقة قال:-

خطينا رسول الله يشفقال: -

"يا أيها الناس كتب الله عليكم الحج"

فقام محصن الأسدي فقال: أفي كل عام يا رسول الله؟

فقال: "أما أنى لو قلت نعم لوجبت

ولو وجبت ثم تركتم لضللتم،

اسكتوا عني ما سكت عنكم

فإنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم" فأنزل الله تعالى:

{ياً أَيها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ} إلى آخر الآية.

فهذه ثلاثة أسباب لأن الأول و هو عبد الله بن حذافة لم يسأل استهزاء لكن قال الحافظ في الفتح ج9 صل35:-

<sup>(</sup>قوم) أناس من المنافقين واليهود وفي نسخة (ناس). (تسؤكم) لأنها تكشف حالكم]

لا مانع أن يكون الجمع سبب نزولها والله أعلم.

و قال ص 35: و الحاصل أنها نزلت بسبب كثرة المسائل،

إما على سبيل الاستهزاء و الامتحان،

و لاإما على سبيل التعنت عن الشيء الذي لو لم يسأل عنه لكان على الإباحة ا. ه..

نهى عباده المؤمنين عن سؤال الأشياء التي إذا بينت لهم ساءتهم و أحزنتهم،

و ذلك كسؤال بعض المسلمين لرسول الله علاعن آبائهم،

و عن حالهم في الجنة أو النار،

فهذا ربما أنه لو بين للسائل لم يكن له فيه خير،

و كسؤالهم للأمور غير الواقعة.

و كالسؤال الذي يترتب عليه تشديدات في الشرع ربما أحرجت الأمة،

و كالسؤال عما لا يعني،

فهذه الأسئلة، و ما أشبهها هي المنهي عنها،

و أما السؤال الذي لا يترتب عليه شيء من ذلك فهذا مأمور به،

كما قال تعالى: (فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ).

وَ قَدْ وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ: صحيح البخاري

7289 عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ النَّبِيَّ الْ اللَّبِيَّ اللَّ

«إِنَّ أَعْظَمَ المُسْلِمِينَ جُرْمًا، مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْءٍ لَمْ يُحَرَّمْ،

فَحُرِّمَ مِنْ أَجْلِ مَسْأَلَتِهِ»

#### (وَإِن تَسْتُلُواْ عَنْهَا حِينَ يُسَنَزُّكُ ٱلْقُرْءَانُ)

\*\*\*وَ لَكِنْ إِذَا نَزَلَ الْقُرْآنُ بِهَا مُجْمَلَةً فَسَأَلْتُمْ عَنْ بيانها حينئذ، تبينت لكم لاحتياجكم إليها.

أي: و إذا وافق سؤالكم محله فسألتم عنها حين ينزل عليكم القرآن،

فتسألون عن آية أشكلت،

أو حكم خفي وجهه عليكم، في وقت يمكن فيه نزول الوحي من السماء،

#### (بُنْدُ لَكُمْ)

أي: تبين لكم و تظهر، و إلا فاسكتوا عمّا سكت الله عنه.

#### (عَفَا اللهُ عَنْماً)

\*\*\*صحيح البخاري

7288 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ:

«دَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ،

إِنَّمَا هَلَّكَ مَنْ كَانَ ۚ قَبْلَكُمْ بِسُؤَالِهِمْ وَ اخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ،

وَ إِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرٍ قَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»()

<sup>(</sup>دعوني) اتركوني ولا تسألوني. (بسؤالهم) كثرة أسئلتهم. (ما استطعتم) قدر استطاعتكم بعد الإتيان بالقدر الواجب الذي لا بد منه. قال النووي رحمه الله تعالى في شرح مسلم هذا من قواعد الإسلام ومن جوامع الكلم التي أعطيها صلى الله عليه وسلم ويدخل فيه ما لا يحصى من الأحكام]

أي: سكت معافيا لعباده منها،

فكل ما سكت الله عنه فهو مما أباحه و عفا عنه.

#### (وَٱللَّهُ غَفُورٌ حَلِيكٌ

أي: لم يزل بالمغفرة موصوفا، و بالحلم و الإحسان معروفا، فتعرضوا لمغفرته و إحسانه، و اطلبوه من رحمته و رضوانه. و هذه المسائل التي نهيتم عنها

(قَدْسَأَلُهَا قَوْمٌ مِّن قَبْلِكُم)

أي: جنسها و شبهها، سؤال تعنت لا استرشاد.

فلما بينت لهم و جاءتهم

#### (ثُمَّ أَصْبَحُواْ بِهَا كَلْفِرِينَ )

\*\*\*بِسَبِهَا، أَيْ: بُيِّنَتْ لَهُمْ وَ لَمْ يَنْتَفِعُوا بِهَا لِأَنَّهُمْ:-

[لَمْ يَسْأَلُوا عَلَى وَجْهِ الاِسْتِرْشَادِ]

وَ إِنَّا سَأَلُوا عَلَى وَجْهِ التَّعَنُّتِ وَ الْعِنَادِ.

• كما قال النبي والعديث الصحيح:

« ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، و ما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم، فإنما أهلك من كان قبلكم كثرة مسائلهم، و اختلافهم على أنبيائهم » .

# مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا خُامِولَكِكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ آنَ

هذا ذم للمشركين الذين شرعوا في الدين ما لم يأذن به الله، و حرموا ما أحله الله،

فجعلوا بآرائهم الفاسدة شيئا من مواشيهم محرما،

على حسب اصطلاحاتهم التي عارضت ما أنزل الله فقال:

#### (مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ)

و هي: ناقة يشقون أذنها، ثم يحرمون ركوبها و يرونها محترمة.

\*\*\*هِيَ النَّاقَةُ إِذَا نَتَجَتْ ِ خَمْسَةَ أَبْطُن نَظَرُوا إِلَى الْخَامِسِ،

فَإِنْ كَانَ ذَكِرًا ذَبَحُوهُ، فَأَكَلَهُ الرِّجَالُ دُونَ النِّسَاءِ.

وَ إِنْ كَانَ أُنْثَى جَدَعُوا آذَانَهَا، فَقَالُوا: هَذِهِ بَحِيرَةٌ.

4623البخاري - عَنْ سَعِيدِ بْن المُسَيِّب، قَالَ:

البَحِيرَةُ: الَّتِي ۚ يُمْنَعُ دَرُّهَا لِلطَّوَاغِيتِ، فَلاَ يَحْلُبُهَا أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ،

#### (وَلَا سَآ إِبَةٍ)

و هي: ناقة، أو بقرة، أو شاة، إذا بلغت شيئا اصطلحوا عليه،

سيبوها فلا تركب و لا يحمل عليها و لا تؤكل،

و بعضهم ينذر شيئا من ماله يجعله سائبة.

\*\*\*يسيبونها لآلهتهم لا يحمل عليها شئ \*\*\*هِيَ مِنَ الْبَحِيرَةِ،

إِلَّا أَنَّهَا مَا وُلِدَتْ مِنْ وَلَدٍ كَانَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ سِتَّةِ أَوْلَادٍ كَانَ عَلَى هَيْئَتِهَا، فَإِذَا وَلَدَتِ السَّابِعَ ذَكِّرًا أَوْ ذَكَرَيْنِ، ذَبَحُوهُ،

فَأَكَلَهُ رِجَالُهُمْ دُونَ نِسَائِهِمْ.

وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ:-

السَّائبَةُ: -

هِيَ النَّاقَةُ إِذَا وَلَدَتْ عَشْرَ إِنَاتٍ مِنَ الْوَلَدِ لَيْسَ بَيْنَهُنَّ ذَكَرٌ، سُيّبت فَلَمْ تُرْكَبْ، وَ لَمْ يُجَزِّ وَبَرُهَا، وَ لَمْ يَحْلِبْ لَبَنَهَا إِلَّا الضَّيْفُ.

\*\*\*صحيح البخاري

4623 - عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّب، قَالَ:

وَ السَّائِبَةُ: كَانُوا يُسَيِّبُونَهَا لِآلِهَتِهِمْ لاَ يُحْمَلُ عَلَيْهَا شَيْءٌ

قَالَ: وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلا:

«رَأَيْتُ عَمْرَو بْنَ عَامِرِ الخُزَاعِيَّ( ) يَجُرُّ قُصْبَهُ فِي النَّارِ،

كَانَ أَوَّلَ مَنْ سَيَّبَ السُّوَائِبِ»

#### (وَلَا وَصِيلَةٍ)

\*\*\*صحيح البخاري

4623 - عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، قَالَ:

فَعَمْرُو هَذَا هُوَ ابْنُ لُحَيٍّ بْنِ قَمَعَة، أَحَدُ رُؤَسَاءِ خُزَاعَةَ، الَّذِينَ ولَوا الْبَيْتَ بَعْدَ جَرْهم. وَكَانَ أَوَّلَ مَنْ غَيَّرَ دِينَ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ، فَأَدْخَلَ الْأَصْنَامَ إِلَى الْحِجَازِ،

وَ دَعَا الرَّعَاعَ مِنَ النَّاسِ إِلَى عِبَادَتِهَا وَالتَّقَرُّبِ بِهَا، وَشَرَعَ لَهُمْ هَذِهِ الشَّرَائِعَ الْجَاهِلِيَّةَ فِي الْأَنْعَامِ وَغَيْرِهَا، كَمَا ذَكَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْأَنْعَامِ، عِنْدَ قَوْلِهِ تَعَالَى:

<sup>{</sup>وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأً مِنَ الْحَرّْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِّيبًا} [الْأَنْعَامِ: 136] إِلَى آخَرِ الْآيَاتِ فِي ذَلِكَ.

وَ الوَصِيلَةُ: النَّاقَةُ البِكْرُ، تُبَكِّرُ فِي أَوَّلِ نِتَاجِ الإِبِلِ، ثُمَّ تُثَنِّي بَعْدُ بِأُنْثَى، وَ كَانُوا يُسَيِّبُونَهَا لِطَوَاغِيتِهمْ،

رُ تُ تَبَرَّنَ مَنْعَةً أَبْطُن نَظَرُوا إِلَى السَّابِعِ، \*\*\*هِيَ الشَّاةُ إِذَا نَتَجَتُ سَبْعَةَ أَبْطُن نَظَرُوا إِلَى السَّابِعِ، فَإِنْ كَانَ ذَكِرًا أَوْ أُنْثَى وَ هُوَ مَيِّتٌ اشَّتَرَكَ فِيهِ الرِّجَالُ دُونَ النِّسَاءِ،

وَ إِنْ كَانَ أَنْثَى اسْتَحْيَوْهَا،

وَ إِنْ كَانَ ذَكَرًا وَ أَنْثَى فِي بَطْنِ اسْتَحْيَوْهُمَا

وَ قَالُوا: وَصَلَتْهُ أُخْتُهُ فَحَرَّمَتْهُ عَلَيْنَا.

عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ: {وَلا وَصِيلَةٍ} قَالَ: -

فَالْوَصِيلَةُ مِنَ الْإِبلِ، كَانَتِ النَّاقَةُ تَبْتَكِرُ بِأُنْثَى،

ثُمَّ تُثَنَّى بِأُنْثَى، فَسَمَّوْهَا الْوَصِيلَةَ،

وَ يَقُولُونَ: وَصَلَتْ أُنْثَيَيْنِ لَيْسَ بَيْنَهُمَا ذَكَرٌ، فَكَانُوا يَجْدَعُونَهَا لِطَوَاغِيتِهمْ. \*\*\*تفسير ابن أبي حاتم،

6885 عَنْ أَبِي الْأَحْوَصِ ، عَنْ أَبِيهِ

قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ في خُلْقَانٍ مِنَ الثِّيَابِ ،

فَقَالَ لى: «هَلْ لَكَ منْ مَالَ؟»

قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: «مِنْ أَيْنَ الْمَالُ؟»

قَالَ: فَقُلْتُ: مِنْ كُلِّ الْمَالِ مِنَ الْإِبِلِ وَ الْغَنَمِ ، وَ الْخَيْلِ ، وَ الرَّقِيقِ.

قَالَ: «فَإِذَا أَتَاكَ اللَّهُ مَالًّا فَلْيُرَ عَلَيْكَ »

ثُمَّ قَالَ: «تُنْتَجُ إِبلُكَ وَافِيَةً آذَانُهَا؟»

قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ ،

قَالَ: «وَ هَلْ تُنْتَجُ الْإِبلُ إِلَّا كَذَلِكَ؟»

قَالَ: فَلَعَلَّكَ تَأْخُذُ مُوسَى ، فَتَقْطَعُ آذَانَ طَائِفَةِ مِنْهَا ،

وَ تَقُولُ: هَذِهِ بَحِيرَةٌ ،

وَ تَشُقُّ آذَانَ طَائِفَةٍ مِنْهَا ، وَ تَقُولُ هَذِهِ صُرُمٌ؟

" فَقُلْتُ: نَعَمْ ،

قَالَ: «فَلَا تَفْغُلْ إِنَّ كُلَّ مَا أَتَاكَ اللَّهُ لَكَ حِلٌّ»

ثُمَّ قَالَ: {مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَائِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ}

[المائدة: 103]

رَبُوتَ الْبَحِيرَةُ فَهِيَ الَّتِي تَجْدَعُونَ آذَانَهَا فَلَا تَنْتَفِعُ امْرَأَتُهُ وَ لَا بَنَاتُهُ وَ لَا أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ بِصُوفِهَا وَ لَا أَوْبَارِهَا وَ لَا أَشْعَارِهَا وَ لَا أَلْبَانِهَا. فَإِذَا مَاتَتِ اشْتَرَكُوا فِيهَا

#### (وَلَا حَامِر)

\*\*\*صحيح البخاري

4623 - عَنْ سَعِيدِ بْنِ المُسَيِّبِ، قَالَ:

وَ الحَامِ: فَحْلُ الإِبلِ يَضْرِبُ الضِّرَابَ المَعْدُودَ،

فَإِذَا قَضَّى ضِرَابَهُ وَ دَعُوهُ لِلطَّوَاغِيتِ، وَ أَعْفَوْهُ مِنَ الحَمْلِ،

فَلَمْ يُحْمَلْ عَلَيْهِ شَيْءٌ وَ سَمَّوْهُ الحَامِيَ "

أي: جمل يحمى ظهره عن الركوب و الحمل،

[إذا وصل إلى حالة معروفة بينهم.]

فكل هذه مما جعلها المشركون محرمة بغير دليل و لا برهان.

و إنما ذلك افتراء على الله، و صادرة من جهلهم و عدم عقلهم،

و لهذا قال: ( وَلَكِكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبِّ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ) فلا نقل فيها و لا عقل،

و مع هذا فقد أعجبوا بآرائهم التي بنيت على الجهالة و الظلم.

\*\*\*مَا شَرَعَ اللَّهُ هَذِهِ الْأَشْيَاءَ وَ لَا هِيَ عِنْدَهُ قُرْبَةٌ، وَ لَكِنَّ الْمُشْرِكِينَ افْتَرَوْا ذَلِكَ وَ جَعَلُوهُ شَرْعًا لَهُمْ وَ قُرْبَةً يَتَقَرَّبُونَ بِهَا إِلَيْهِ. وَ لَيْسَ ذَلِكَ بِحَاصِلٍ لَهُمْ، بَلْ هُوَ وَبَالٌ عَلَيْهِمْ.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابِئَةَ نَأْ أُوَلَوْ كَانَ ءَابِنَا وُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ اللَّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الله يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَّكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ مَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلْآثِمِينَ 💮 فَإِنْ عُثِرَ عَلَيْ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقًّا إِثْمًا فَعَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهُمُ ٱلْأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَادَنُنَا آَحَقُّ مِن شَهَادَتِهِمَا وَمَا أَعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّ أَدْنَىٰ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَةِ عَلَىٰ وَجِهِهَا آوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدَّ أَيْمَنُ ابْعَدَ أَيْمَنِهِمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَسِقِينَ اللَّ

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُّ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَابَاتَهُ نَا أَوَلَوْ كَانَ ءَابَآ وُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْك (وَإِذَا قِيلَ لَهُمُّ تَعَالُواْ)

فإذا دعوا (إلى مَا أَنزَلَ ٱللهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ) أعرضوا فلم يقبلوا،

و (قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۗ)

من الدين، و لو كان غير سديد، و لا دينًا ينجي من عذاب الله.

(أُوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ)

و لو كان في آبائهم كفاية و معرفة و دراية لهان الأمر.

و لكن آباءهم لا يعقلون شيئا،

أي: ليس عندهم من المعقول شيء،

و لا من العلم و الهدى شيء.

فتبا لمن قلد من لا علم عنده صحيح، و لا عقل رجيح،

و ترك اتباع ما أنزل الله،

و اتباع رسله الذي يملأ القلوب علما و إيمانا، و هدى، و إيقانا.

يَّاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمُ إِلَى ٱللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الْ اللهِ

يقول تعالى: (يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ )

\*\*\*وَ لَيْسَ فِي الْآيَةِ مسْتَدلٌ عَلَى تَرْكِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَ النَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، إِذَا كَانَ فِعْلُ ذَلِكَ مُمْكِنًا،

وَقَدْ قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ رَحِمَهُ اللَّهُ:

مسند أحمد مخرجا حديث رقم 1

قَامَ أَبُو بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَحَمِدُ اللَّهَ وَ أَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَؤُونَ هَذِهِ الْآيَةَ ﴿ إِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ } [المائدة: 105]

وَ إِنَّا سَمِعْنَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ:

«إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الْمُنْكَرَ فَلَمْ يُغيرُوهُ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمُ اللَّهُ بِعِقَابِهِ»

أي: اجتهدوا في إصلاحها و كمالها و إلزامها سلوك الصراط المستقيم،

فإنكم إذا صلحتم لا يضركم من ضل عن الصراط المستقيم،

و لم يهتد إلى الدين القويم، و إنما يضر نفسه.

و لا يدل هذا على أن الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر،

لا يضر العبد تركهما و إهمالُهما،

فإنه لا يتم هداه، إلا بالإتيان بما يجب عليه من الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر.

نعم، إذا كان عاجزا عن إنكار المنكر بيده و لسانه و أنكره بقلبه،

فإنه لا يضره ضلال غيره.

و قوله: رَالِي ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا)

أي: مآلكم يوم القيامة، و اجتماعكم بين يدي الله تعالى.

(فَيُنَبِّثُكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ)

#### من خير و شر.

( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْثَانِ ذَوَا عَذَلِ مِّنكُمْ )

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

صحيح البخاري

2780عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: -خَرَجَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي سَهَمٍ مَعَ تَمِيمٍ الدَّارِيِّ، و عَدِيَّ بْنِ بَدَّاءٍ، فَمَاتَ السَّهْمِيُّ بِأَرْضٍ لَيْسَ بِهَا مُسْلِمٌ،

07-م 04-ص125

فَلَمَّا قَدِمَا بِتَرِكَتِه، فَقَدُوا جَامًا مِنْ فِضَّةٍ مُخُوَّصًا مِنْ ذَهَبٍ، «فَأَحْلُفَهُمَا رَسُولُ اللَّه ﷺ»

ثُمَّ وُجِدَ الجَامُ بِمَكَّةً، فَقَالُوا:-

ابْتَعْنَاهُ مِنْ تَمِيمٍ وَعَدِيٍّ، فَقَامَ رَجُلاَنِ مِنْ أَوْليَائه،

فَحلَفا لَشَهادَتُنا أَحقٌ منْ شَهادَتهما،

و ان الجام لصاحبهم قال: -

و فيهم نزلت هده الآية:

{يا أَيها النَّذِينَ آمَنُوا شَهادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ} [المائدة106] (Î)

نجبر تعالى خبرا متضمنا للأمر بإشهاد اثنين على الوصية،

إذا حضر الإنسان مقدماتُ الموت و علائمه.

فينبغي له أن يكتب وصيته،

و يشهد عليها اثنين ذوي عدل ممن تعتبر شهادتهما.

(أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ)

أي: من غير أهل دينكم، من اليهود أو النصارى أو غيرهم،

ش (تميم. . عدي) كانا نصرانيين عندما حدثت القصة المذكورة في الحديث وتميم أسلم بعد ذلك رضي الله عنه وأما عدي فلم يسلم. (جاما) كأسا. (مخوصا) منقوشا فيه خطوط دقيقة طويلة كالخوص وهو ورق النخل. (أوليائه) من أولياء السهمي والرجلان هما عمرو بن العاص والآخر قيل هو المطلب بن أبي وداعة رضي الله عنهما]

و ذلك عند الحاجة و الضرورة و عدم غيرهما من المسلمين.

(إِنَّ أَنتُدُ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ)

أي: سافرتم فيها

(فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ )

أي: فأشهدوهما، ولم يأمر بشهادتهما إلا لأن قولهما في تلك الحال مقبول، ويؤكد عليهما،

(تَحْبِسُونَهُمَا)

بأن يحبسا

(مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ)

التي يعظمونها.

(فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ)

أنهما صدقا، و ما غيّرا و لا بدلا هذا

(إِنِ ٱرْتَبْتُدُ)

\*\*\*ظهرت لكم منهما ريبة أنهما خانا أو غلا فيحلفان بالله

في شهادتهما، فإن صدقتموهما، فلا حاجة إلى القسم بذلك.

و يقولان:

(لَا نَشْتَرِي بِهِهِ)

أي: بأيماننا

(ثَمَنًا) بأن نكذب فيها، لأجل عرض من الدنيا.

(وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِيُ

فلا نراعيه لأجل قربه منا

\*\*\*لا نحابيه

(وَلَا نَكُتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ)

بل نؤديها على ما سمعناها

\*\*\*(شَهَدَةُ ٱللَّهِ) أَضَافَهَا إِلَى اللَّهِ تَشْرِيفًا لَهَا، وَ تَعْظِيمًا لِأَمْرِهَا.

(إِنَّا إِذًا )

أي: إن كتمناها

(لِّينَ ٱلْآثِينَ )

( فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٰ أَنَّهُ مَا )

أي: الشاهدين

(استَحَقّاً إِثْمًا)

بأن وجد من القرائن ما يدل على كذبهما و أنهما خانا

# (فَكَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلَيَانِ).

أي: فليقم رجلان من أولياء الميت، و ليكونا من أقرب الأولياء إليه.

# (فَيُقْسِمَانِ بِأُللَّهِ لَشَهَدَنُنَا آَحَتُّ مِن شَهَدَتِهِمَا)

أي: أنهما كذبا، و غيَّرا و خانا.

# (وَمَا أَعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ)

أي: إن ظلمنا و اعتدينا، و شهدنا بغير الحق.

الله تعالى في بيان حكمة تلك الشهادة و تأكيدها،

و ردها على أولياء الميت حين تظهر من الشاهدين الخيانة:-

( ذَالِكَ أَدْنَى ) أي: أقرب

#### (أَن يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجْهِهَا)

حين تؤكد عليهما تلك التأكيدات.

\*الميسر:أقرب إلى أن يأتوا بالشهادة على حقيقتها خوفًا من عذاب الآخرة

# (أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدَّ أَيْمَنُ بِعَدَ أَيْمَكِنِ إِمَّ )

أي: أن لا تقبل أيمانهم(((\*\*\*الكاذبة))) ثم ترد على أولياء الميت.

\*\*\* يَكُونُ الْحَامِلُ لَهُمْ عَلَى الْإِتْيَانِ بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا،هُوَ:-

1-تَعْظِي مُ الْحَلِفِ بِاللهِ

2-وَ مُ ــرَاعَاهُ جَانِبِهِ وَ إِجْلَالُهُ،

3-وَ الْخَـــوْفُ مِنَ الْفَضِيحَةِ بَيْنَ النَّاسِ إِذَا رُدَّتِ الْيَمِينُ عَلَى الْوَرَثَةِ، فَيَحْلِفُونَ وَ يَسْتَحِقُّونَ مَا يَدْعُونَ، وَ لِهَذَا قَالَ: {أَوْ يَخَافُوا أَنْ تُرَدَّ أَيْمَانٌ بَعْدَ أَيْمَانِهِمْ}

(وَأَتَّقُوا اللَّهَ وَاسْمَعُوا )

#### (وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ)

\*\*\*الخارجين عن طاعته و متابعة شريعته

أي: الذين وصْفُهم الفسق، فلا يريدون الهدى و القصد إلى الصراط المستقيم.

و حاصل هذا، أن الميت - إذا حضره الموت في سفر و نحوه،

مما هو مظنة قلة الشهود المعتبرين- أنه ينبغي:-

أن يوصي شاهدين مسلمين عدلين.

فإن لم يجد إلا شاهدين كافرين، جاز أن يوصي إليهما،

و لكن لأجل كفرهما فإن الأولياء إذا ارتابوا بهما فإنهم يحلفونهما بعد الصلاة، أنهما ما خانا، و لا كذبا، و لا غيرا، و لا بدلا

فيبرآن بذلك من حق يتوجه إليهما.

فإن لم يصدقوهما و وجدوا قرينة تدل على كذب الشاهدين،

فإن شاء أولياء الميت، فليقم منهم اثنان، فيقسمان بالله:-

لشهادتهما أحق من شهادة الشاهدين الأولين،

- و أنهما خانا و كذبا، فيستحقون منهما ما يدعون.
- و هذه الآيات الكريمة نزلت في قصة « تميم الداري » و « عدي بن بداء » المشهورة حين أوصى لهما العدوي، و الله أعلم.
  - و يستدل بالآيات الكريمات على عدة أحكـــام:-
  - 1- أن الوصية مشروعة، و أنه ينبغي لمن حضره الموت أن يوصى.
  - 2-أنها معتبرة، و لو كان الإنسان وصل إلى مقدمات الموت و علاماته،
    - [ما دام عقله ثابتا.]
    - 3-أن شهادة الوصية لا بد فيها من اثنين عدلين.
  - 4-أن شهادة الكافرين في هذه الوصية و نحوها مقبولة لوجود الضرورة، و هذا مذهب الإمام أحمد.

    - أن هذا الحكم منسوخ، و هذه دعوى لا دليل عليها.
    - 5-أنه ربمـــا استفيد من تلميح الحكم و معناه:-
  - أن شهادة الكفار عند عدم غيرهم، حتى في غير هذه المسألة مقبولة، كما ذهب إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية.
    - -6 جـــواز سفر المسلم مع الكافر إذا لم يكن محذور.
      - 7- جـــواز السفر للتجارة.
  - 8- أن الشاهدين إذا ارتيب منهما، و لم تبد قرينة تدل على خيانتهما،

- و أراد الأولياء أن يؤكدوا عليهم اليمين،
- و يحبسوهما من بعد الصلاة، فيقسمان بصفة ما ذكر الله تعالى.
- 9- أنــــه إذا لم تحصل تهمة و لا ريب لم يكن حاجة إلى حبسهما، و تأكيد اليمين عليهما.
  - 10- تعظيم أمر الشهادة حيث أضافها تعالى إلى نفسه،
    - و أنه يجب الاعتناء بها و القيام بها بالقسط.
    - 11- أنه يجوز امتحان الشاهدين عند الريبة منهما،
      - و تفريقهما لينظر عن شهادتهما.
- 12-أنه إذا وجدت القرائن الدالة على كذب الوصيين في هذه المسألة قام اثنان من أولياء الميت فأقسما بالله:-
  - أن أيماننا أصدق من أيمانهما، و لقد خانا و كذبا.
- ثم يدفع إليهما ما ادعياه، فتكون القرينة مع أيمانهما قائمة مقام البينة.

عَوْمَ يَجْمَعُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُم قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَامُ الْفُيُوبِ

إِن مَا عَلَمُ الْفُيُوبِ

إِن مَا اللّهِ اللّهِ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُم قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَامُ الْفُيُوبِ

إِن مِن اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُم قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَلْفُيُوبِ

إِن مِن اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرُّسُلَ فَي قُولُ مَاذَا أُجِبْتُم قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّالًا إِنَّالًا عِلْمَ اللّهُ اللّهُ الرَّسُلُ فَي عَلَى اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهِ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ الرَّاسُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله يعيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ أَذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُكَ لُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ ثُكِلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهُلِّأُوْإِذْ عَلَمْتُكَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَطةَ وَٱلْإِنجِيلُ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَيِّ وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَةَ وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذَيِّ وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْقَ بِإِذْنِي وَإِذْ كَ فَفْتُ بَنِي إِسْرَوِيلَ عَنكَ إِذْ جِثْتَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَعَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَلَذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِيتُ اللَّ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّونَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُواْ ءَامَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ الله إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَهُ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَّمَّآعِالَ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم ثُوِّمِنِينَ الله قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَّ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدّ صَدَقْتَ نَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ السُّ

يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمُ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ
 إِذْ قَالَ اللهُ يَنِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُر نِعْمَتِى عَلَيْكَ وَعَلَى وَلِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوجِ الْقُدُسِ تُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهَ لِآوَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَبَ

وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَىٰةَ وَٱلْإِنجِيلُ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَ ٱلطَّيْرِ بِإِذَ فِي فَتَنفُخُ
فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْ فِي وَتُبْرِئُ ٱلْأَحْمَة وَٱلْأَبْرَصَ بِإِذْ فِي وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْقَ بِهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْ فِي وَالْأَبْرَصَ بِإِذْ فِي وَإِذْ تُحْفَرِجُ ٱلْمَوْقَ بِإِذْ فِي وَإِذْ فَكَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا بِإِذْ فِي وَإِذْ كَفَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا بِإِذْ فِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرُو بِيلَ عَنكَ إِذْ جِثْنَهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا فِي إِذْ فِي وَالْمَالِينَ فَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُوا فَي مِنْهُم إِنْ هَنذَا إِلّا سِحْرٌ مُبِيثُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الْمُؤْمُ اللهُ اللهُ

(يَوْمَ يَجْمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ)

\*\*\* كقوله ﴿ فَلَنَسْ عَكَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْ عَكَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ الأعراف: ٦

Qيخبر تعالى عن يوم القيامة و ما فيه من الأهوال العظام،

و أن الله يجمع به جميع الرسل فيسألهم:

(مَاذَآ أُجِبْتُمْ)

أي: ماذا أجابتكم به أممكم.

ف (قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا )

و إنما العلم لك يا ربنا، فأنت أعلم منا.

\*\*\*إِنَّا قَالُوا ذَلِكَ مِنْ هَوْلِ ذَلِكَ الْيَوْمِ.

وَ لَا شَكَّ أَنَّهُ قَوْلٌ حَسَنٌ، وَ هُوَ مِنْ بَابِ التَّأَدُّبِ مَعَ الرَّبِّ، عَزَّ وَجَلَّ، أَيْ: -

لَا عِلْمَ لَنَا بِالنِّسْبَةِ إِلَى عِلْمِكَ الْمُحِيطِ بِكُلِّ شَيْءٍ،

فَنَحْنُ وَ إِنْ كُنَّا قَدْ أَجَبْنَا وَ عَرَفْنَا مَنْ أَجَابَنَا،

وَ لَكِنَّ مِنَّهُمْ مَنْ كُنَّا إِنَّمَا نَطَّلِعُ عَلَى ظَاهِرِهِ، لَا عِلْمَ لَنَا بِبَاطِنِهِ،

وَ أَنْتَ الْعَلِيمُ بِكُلِّ شَيْءٍ، الْمُطَّلِعُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ. فَعِلْمُنَا بِالنِّسْبَةِ إِلَى عِلْمِكَ كَلَا عِلْم،

#### (أَنتَ عَلَّكُمُ ٱلْغُيُوبِ)

أي: تعلم الأمور الغائبة و الحاضرة.

#### (إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ)

أي: اذكرها بقلبك و لسانك، و قم بواجبها شكرا لربك،

حيث أنعم عليك نعما ما أنعم بها على غيرك.

# (إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ)

أي: إذ قويتك بالروح و الوحي، الذي طهرك و زكاك،

و صار لك قوة على القيام بأمر الله و الدعوة إلى سبيله.

و قيل: إن المراد « بروح القدس » جبريل عليه السلام،

و أن الله أعانه به و بملازمته له، و تثبيته في المواطن المشقة.

\*\*\*1-حَيْثُ جَعلتُكَ لَهَا بُرْهَانًا عَلَى بَرَاءَتِهَا مِمَّا نَسَبَهُ الظَّالِمُونَ الْجَاهِلُونَ إِلَيْهَا مِنَ الْفَاحِشَةِ،

2-وَ جَعَلْتُكَ نَبِيًّا دَاعِيًا إِلَى اللَّهِ فِي صِغَرِكَ وَ كِبَرِكَ،

فَأَنْطَقْتُكَ فِي الْمَهْدِ صَعْيِراً، فَشَهِدْتَ بِبَرَاءَةِ أَمُّكَ مِنْ كُلِّ عَيْبٍ،

3-وَ اعْتَرَفْتَ لِي بِالْعُبُودِيَّةِ،

4-وَ أَخْبَرْتَ عَنْ رِسَالَتِي إِيَّاكَ وَ دَعْوَتَكَ إِلَى عِبَادَتِي؛

#### (تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ)

#### (فِالْمَهْدِ)

\* الجزائري: سرير الطفل الرضيع.

#### (وَكُهُلًا)

\*الجزائري: مِن تجاوز سن الشباب أي ثلاثين سنة.

\*\*\* تَدْعُو إِلَى اللهِ النَّاسَ فِي صِغَركَ وَ كِبَركَ.

وَ ضِمْنُ "تُكَلِّمُ" تَدْعُو؛ لِأَنَّ كَلَامَهُ النَّاسَ فِي كُهُولَتِهِ لَيْسَ بِأَمْرٍ عَجِيبٍ.

المراد بالتكليم هنا، غير التكليم المعهود الذي هو مجرد الكلام،

و إنما المراد بذلك التكليم الذي ينتفع به المتكلم و المخاطب،

و هو الدعوة إلى الله.

و لعيسى عليه السلام من ذلك، ما لإخوانه من أولي العزم من المرسلين،

من التكليم في حال الكهولة، بالرسالة و الدعوة إلى الخير، و النهي عن الشر،

و امتاز عنهم بأنه كلم الناس في المهد، فقال:

(إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا \* وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيًّا) الآيات

# (وَإِذْ عَلَّمْتُكَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَٱلتَّوْرَانَةَ وَٱلْإِنجِيلِّ )

فالكتاب يشمل الكتب السابقة و خصوصا التوراة

فإنه من أعلم أنبياء بني إسرائيل - بعد موسى- بها

و يشمل الإنجيل الذي أنزله الله عليه

و الحكمة :-

هي معرفة أسرار الشرع و فوائده و حكمه و حسن الدعوة و التعليم و مراعاة ما ينبغي على الوجه الذي ينبغي

(وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَ ٱلطَّيْرِ بِإِذْ فِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذَّفِي أَع أي طيرا مصورا لا روح فيه فتنفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله

(وَتُبْرِئُ ٱلْأَكْمَهُ) الذي لا بصر له و لا عين

(وَٱلْأَبْرَصَ )

\*مرض البُهاء

(بِإِذْنِي )

( وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْ يِنْ )

\* الجزائري:أي أحياء من قبورهم.

• فهذه آیات بیّنات و معجزات باهرات یعجز عنها الأطباء و غیرهم

أيد الله بها عيسى و قوى بها دعوته

(وَإِذْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرَوِيلَ عَنك إِذْ جِنْتَهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمُ الله الموجبة للإيمان به

(إِنْ هَاذَا إِلَّا سِحْرٌ مَّبِيثُ)

و هموا بعيسى أن يقتلوه و سعوا في ذلك فكف الله أيديهم عنه و حفظه منهم و عصمه (((\*\*\*رفعه الله الي السماء الدنيا))) فهذه مِنَنُ امتَنَ الله بها على عبده و رسوله عيسى ابن مريم و دعاه إلى شكرها و القيام بها فقام بها عليه السلام أتم القيام و صبر كما صبر إخوانه من أولي العزم.

( وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِبَّنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِى قَالُوَاْ لِ الْمَعْدَا أَيْضًا مِنَ الِامْتِنَانِ عَلَيْهِ، عَلَيْهِ السَّلَامُ، \*\*\* وَ هَذَا أَيْضًا مِنَ الِامْتِنَانِ عَلَيْهِ، عَلَيْهِ السَّلَامُ، بِأَنْ جَعْلَ لَهُ أَصْحَابًا وَ أَنْصَارًا. ثُمَّ قِيلَ: الْمُرَادُ بِهَذَا الْوَحْي وَحَيُ إِلْهَامِ، كَمَا قَالَ: {وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ} الْآيَةَ [الْقَصَصِ:7] وَ هَذَا وَحَيُ إِلْهَامِ بِلَا خَوْفٍ،

وَ كَمَا قَالَ تَعَالَى: {وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلا} الْآيَةَ [النَّحْل:68، 69] .

وَ يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ:-

وَ إِذْ أَوْحَيْتُ إِلَيْهِمْ بِوَاسِطَتِكَ، فَدَعَوْتَهُمْ إِلَى الْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَ بِرَسُولِهِ،

وَ اسْتَجَابُوا لَكً وَ انْقَادُوا وَ تَابَعُوكَ، فَقَالُوا: {آَمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسَلِمُونَ}

اي: و اذكر نعمتي عليك إذ يسرت لك أتباعا و أعوانا.

فأوحيت إلى الحواريين أي: ألهمتهم،

و أوزعت قلوبهم الإيمان بي و برسولي،

أو أوحيت إليهم على لسانك،

أي: أمرتهم بالوحي الذي جاءك من عند الله،

فأجابوا لذلك و انقادوا، و قالوا:

# (مَامَنَّا وَأَشْهَدُ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ) ،

فجمعوا بين الإسلام الظاهر، و الانقياد بالأعمال الصالحة،

و الإيمان الباطن المخرج لصاحبه من النفاق و من ضعف الإيمان.

و الحـــواريون:-

الأنصار، كما قال تعالى كما قال عيسى ابن مريم للحواريين:

(مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ )

(إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِبُونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَعَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآيِّ )

\*الجزائري: هل يطيع و يرضى.

أي: مائدة فيها طعام،

و هذا ليس منهم عن شك في قدرة الله، و استطاعته على ذلك.

و إنما ذلك من باب العرض و الأدب منهم.

و لما كان سؤال آيات الاقتراح منافيا للانقياد للحق،

و كان هذا الكلام الصادر من الحواريين ربما أوهم ذلك،

وعظهم عيسى عليه السلام (قَالَ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ)

فإن المؤمن يحمله ما معه من الإيمان على:-

2-و أن ينقــــاد لأمر الله،

3-و لا يطلب من آيات الاقتراح التي لا يدري ما يكون بعدها شيئا.

فأخبر الحواريون أنهم ليس مقصودهم هذا المعنى،

وإنما لهم مقاصد صالحة، و لأجل الحاجة إلى ذلك ف

( قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا)

و هذا دليل على أنهم محتاجون لها،

#### (وَتَطْمَيِنَّ قُلُوبُنَا)

بالإيمان حين نرى الآيات العيانية،

فيكون الإيمان عين اليقين، كما كان قبل ذلك علم اليقين.

كما سأل الخليل عليه الصلاة والسلام ربه أن يريه كيف يحيى الموتى

( قَالَ أُولَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي)

فالعبد محتاج إلى زيادة [ العلم و اليقين و الإيمان] كل وقت،

و لهذا قال: (وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ مَهَدَقْتَنَا)

أي: نعلم صدق ما جئت به، أنه حق و صدق

(وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ)

فتكون مصلحة لمن بعدنا، نشهدها لك، فتقوم الحجة،

و يحصل زيادة البرهان بذلك.

قَالَ عِيسَى أَبَنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنَزِلْ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَايَةً مِّنكُ وَٱرْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ اللهُ عَلَلَ ٱللَّهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ هُمَن يَكُفُرُ بَعَدُ مِنكُمْ فَإِنِّي أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَّا أُعَذِّبُهُ وَأَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ الس وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّىَ إِلَنهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّقَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّإِن كُنتُ قُلْتُهُ، فَقَدْ عَلِمْتَهُ، تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ اللَّ مَا قُلْتُ لَهُمُ إِلَّا مَآ أَمْرَتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهُمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ الله إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُ لُوإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيدُ اللَّهُ قَالَ ٱللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّادِقِينَ صِدْقُهُم كُمْ جَنَّتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِهَآ أَبَدَّكِضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْدُ ذَاكِ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ اللهُ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ١٠٠٠

> \*\*\*وَ ذَكَرَ بَعْضُهُمْ أَنَّهُمْ إِنَّمَا سَأَلُوا ذَلِكَ لِحَاجَتِهِمْ وَ فَقْرِهِمْ فَسَأَلُوا أَنْ يَنْزِلَ عَلَيْهِمْ مَائِدَةٌ كُلَّ يَوْمٍ يَقْتَاتُونَ مِنْهَا، وَ يَتَقَوَّوْنَ بِهَا عَلَى الْعِبَادَةِ.

> > فلما سمع عيسى عليه الصلاة و السلام ذلك،و علم مقصودهم،أجابهم إلى طلبهم في ذلك، فقال:

## (ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنزِلْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَمَاخِرِنَا)

أي: يكون وقت نزولها عيدا و موسما، يتذكر به هذه الآية العظيمة،

فتحفظ و لا تنسى على مرور الأوقات و تكرر السنين.

كما جعل الله تعالى أعياد المسلمين و مناسكهم مذكرا لآياته،

و منبها على سنن المرسلين و طرقهم القويمة، و فضله و إحسانه عليهم.

#### (وَءَايَةُ مِنكُ )

\*\*\* دَلِيلًا تَنْصِبُهُ عَلَى قُدْرَتِكَ عَلَى الْأَشْيَاءِ، وَ عَلَى إِجَابَتِكَ دَعْوَتِي، فَيُصَدِّقُونِي فِيمَا أُبَلِّغُهُ عَنْكَ

# (وَأُرْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ)

أي: اجعلها لنا رزقا،

فسأل عيسى عليه السلام نزولها

و أن تكون لهـــاتين المصلحتين:-

1 – مصلحة الـــــدين بأن تكون آية باقية،

2-و مصلحة الــــدنيا، و هي أن تكون رزقا.

# ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِّ أَعَذِّبُهُ عَذَابًا لَآ أُعَذِّبُهُ وَأَحَدًا

#### مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ)

لأنه شاهد الآية الباهرة و كفر عنادا و ظلما،

فاستحق العذاب الأليم و العقاب الشديد.

#### و اعلم أن الله تعـــــالى:-

1-وعـــد أنه سينزلها،

2-e تـــوعدهم - إن كفروا بهذا الوعيد،

Oو لم يذكر أنه أنزلها،

#### فيحتمـــــل أنــــــه:-

1-لم ينزلها بسبب أنهم لم يختاروا ذلك،

و يدل على ذلك، أنه لم يذكر في الإنجيل الذي بأيدي النصارى،

**و لا له وجود**.

2-و يحتمل أنها نزلت كما وعد الله، و الله لا يخلف الميعاد،

و يكون عدم ذكرها في الأناجيل التي بأيديهم من الحظ الذي ذكروا به فنسوه.

أو أنه لم يذكر في الإنجيل أصلا

و إنما ذلك كان متوارثا بينهم، ينقله الخلف عن السلف،

فاكتفى الله بذلك عن ذكره في الإنجيل،

و يدل على هذا المعنى قوله:

(وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ) و الله أعلم بحقيقة الحال.

(وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ) و هذا توبيخ للنصارى الذين قالوا: (إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلاثَةٍ) فيقول الله هذا الكلام لعيسى.

فيتبرأ عيسى و يقول: (مُسْبَحَانَكُ )

عن هذا الكلام القبيح، و عمّا لا يليق بك.

# (مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ)

أي: ما ينبغي لي، و لا يليق أن أقول شيئا ليس من أوصافي و لا من حقوقي، فإنه ليس أحد من المخلوقين، لا الملائكة المقربون و لا الأنبياء المرسلون و لا غيرهم له حق و لا استحقاق لمقام الإلهية

و إنما الجميع عباد، [مُدَّبرون، و خلق مُسَّخرون، و فقراء عاجزون]

(إِن كُنتُ قُلْتُهُ وَفَقَد عَلِمْتَهُ وَمَ لَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ)

فأنت أعلم بما صدر مني

#### و (إِنَّكَ أَنتَ عَلَّامُ ٱلْغُيُوبِ)

و هذا من كمال أدب المسيح عليه الصلاة و السلام في خطابه لربه،

فلم يقل عليه السلام: « لم أقل شيئا من ذلك »

و إنما أخبر بكلام ينفي عن نفسه أن يقول كل مقالة تنافي منصبه الشريف،

و أن هذا من الأمور المحالة،

و نزه ربه عن ذلك أتم تنزيه،

و رد العلم إلى عالم الغيب و الشهادة.

ثم صرح بذكر ما أمر به بني إسرائيل،

فقال: ( مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ عَ)

فأنا عبد متبع لأمرك، لا متجرئ على عظمتك،

# (أَنِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمٌّ)

أي: ما أمرتهم إلا بعبادة الله وحده و إخلاص الدين له، المتضمن للنهي عن اتخاذي و أمي إلهين من دون الله، و بيان أني عبد مربوب، فكما أنه ربكم فهو ربي.

# (وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِمٌّ)

أشهد على من قام بهذا الأمر، ممن لم يقم به.

\*\*\* كُنْتُ أَشْهَدُ عَلَى أَعْمَالِهِمْ حِينَ كُنْتُ بَيْنَ أَظْهُرِهِمْ

# (فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ)

أي: المطلع على سرائرهم و ضمائرهم.

## (وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ)

علما و سمعا و بصرا، فعلمك قد أحاط بالمعلومات، و سمعك بالمسموعات،

و بصرك بالمبصرات،

فأنت الذي تجازي عبادك بما تعلمه فيهم من خير و شر.

\*\*\* صحيح البخاري

4625 عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْفَقَالَ:- «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى اللَّهِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا»، ثُمَّ قَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى اللَّهِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا»، ثُمَّ قَالَ: {كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ، وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ} [الأنبياء: 104] إِلَى آخِر الآيَةِ،

ثُمَّ قَالَ: ۗ" أَلاَ وَإِنَّ أَوَّلَ الخَلائِقِ يُكْسَى يَوْمَ القِيَامَةِ إِبْرَاهِيمُ، أَلاَ وَإِنَّا لَهُمَالِ، أَلاَ وَ إِنَّهُ يُجَاءُ بِرِجَالٍ مِنْ أُمَّتِي فَيُؤْخَذُ بِهِمْ ذَاتَ الشِّمَالِ،

فَأَقُولُ: يَا رَبِّ أُصَيْحًابِي،

فَيُقَالُ: إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ،

فَأَقُولُ كَمَا قَالَ العَبْدُ الصَّالِحُ:

{وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ، فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ} [المائدة: 117]

فَيُقَالُ: إِنَّ هَؤُلاءِ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فَارَقْتَهُمْ "

#### (إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ)

و أنت أرحم بهم من أنفسهم و أعلم بأحوالهم،

فلولا أنهم عباد متمردون لم تعذبهم

\*الجزائري:

أي من مات منهم على الشرك بأن تصليه نارك فأنت على ذلك قدير،

-: ثُـ هَذَا الْكَ لَامُ يَتَضَمَّ لَنُ :-

1-رَدَّ الْمَشِيئَةِ إِلَى اللهِ، عَزَّ وَجَلَّ،

فَإِنَّهُ الْفَعَّالُ لِمَا يَشَاءُ، الَّذِي لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْأَلُونَ.
2-و يتضمن التَّبَرِّيَ مِنَ النَّصَارَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ، وَ عَلَى رَسُولِهِ، وَ جَعَلُوا لِللهِ نِدًّا وَصَاحِبَةً وَ وَلَدًا، تَعَالَى اللهُ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا، وَ هَذِهِ الْآيَةُ لَهَا شَأْنٌ عَظِيمٌ وَ نَبَأٌ عَجِيبٌ، وَ قَدْ وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ:-

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ بِهَا لَيْلَةً حَتَّى الصَّبَاحِ يُرَدِّدُهَا.

صحيح مسلم

(202) عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ:-

تَلَا قَوْلَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي إِبْرَاَهِيمَ: {رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي} [إبراهيم: 36] الْآيَةَ،

وَ قَالَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ} [المائدة: 118]،

فَرَفَعَ يَدَيُّهِ وَ قَالَ: ﴿اللَّهُمَّ أُمَّتِي أُمَّتِي»،

وَ بَكَى، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ:

«يَا جِبْرِيلُ اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، وَ رَبُّكَ أَعْلَمُ، فَسَلْهُ مَا يُبْكِيكَ؟» فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ،

فَسَأَلَهُ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِمَا قَالَ، وَ هُوَ أَعْلَمُ،

فَقَالَ اللهُ: " يَا جِبْرِيلُ، اذَّهَبُّ إِلَى مُحَمَّدِ،

فَقُلْ: إِنَّا سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ، وَ لَا نَسُوءُكَ "( )

<sup>(</sup>وقال عيسى) قال القاضي عياض قال بعضهم قال هو اسم للقول لا فعل يقال قال قولا وقالا وقيلا كأنه قال وتلا قول عيسى (إنا سنرضيك) هذا موافق لقول الله عز وجل ولسوف يعطيك ربك فترضى]

#### (وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِينُ

أي: فمغفرتك صادرة عن تمام عزة و قدرة،

لا كمن يغفر و يعفو عن عجز و عدم قدرة.

\*الجزائري:

أي لمن مات على التوحيد فتدخله جنتك فإنه لذلك أهل

فإنك أنت العزيز الغالب على أمره

الحكيم الذي يضع كل شيء في موضعه فلا ينعم من أشرك به و لا يعذب من أطاعه ووحده. فأجابه الرب تبارك

#### (لَلْكِيدُ)

حيث كان من مقتضى حكمتك أن تغفر لمن أتى بأسباب المغفرة.

قَالَ اللَّهُ مبينا لحال عباده يوم القيامة،

و مَن الفائز منهم و مَن الهالك، و مَن الشقي و مَن السعيد،

\*الجزائري:

الحكيم:- الذي يضع كل شيء في موضعه فلا ينعم من أشرك به ولا يعذب من أطاعه ووحده.

# ( قَالَ اللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّادِقِينَ صِدَّقُهُمُّ)

\*\*\*\*يوم ينفع الموحدين توحيدهم

و الصادقون هم الذين استقامت أعمالهم و أقوالهم و نياتهم على الصراط المستقيم و الهدي القويم،

فيوم القيامة يجدون ثمرة ذلك الصدق،

إذا أحلهم الله في مقعد صدق عند مليك مقتدر،

و لهذا قال: (لَهُمْ جَنَّكُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِهَمَّا ٱلدُّهُ

و الكاذبون بضدهم، سيجدون ضرر كذبهم و افترائهم، و ثمرة أعمالهم الفاسدة.

## (رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ)

\*\*\*كقوله ﴿ وَرِضُونَ ثُمِّنَ ٱللَّهِ أَحُبَرُ ذَالِكَ هُواً لَفَوْزُا لَعَظِيمُ ﴾ التوبة: ٢٧ كَمَا قَالَ تَعَالَى: {لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ} [الصَّافَّاتِ:61] ، وَ كَمَا قَالَ: {وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ} [الْمُطَفِّفِينَ: 26]

# (لِلَّهِ مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ)

لأنه الخالق لهما و المدبر لذلك

بحكمه القدري،

و حكمه الشرعي،

و حكمه الجزائي،

#### و لهذا قال(وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا)

فلا يعجزه شيء، بل جميع الأشياء منقادة لمشيئته، و مسخرة بأمره. \*\*\* هُوَ الْخَالِقُ لِلْأَشْيَاءِ، الْمَالِكُ لَهَا، الْمُتَصَرِّفُ فِيهَا الْقَادِرُ عَلَيْهَا، فَالْجَمِيعُ ملْكه وَ تَحْتَ قَهْرِهِ وَ قُدْرَتِهِ وَ فِي مَشِيئَتِهِ،

فَلَا نَظِيرَ لَهُ وَ لَا وَزِيرَ، وَ لَا عَدِيلَ، وَ لَا عَدِيلَ، وَ لَا وَلِيرَ، وَ لَا صَاحِبَةً، فَلَا إِلَهَ غَيْرُهُ وَ لَا رَبَّ سِوَاهُ. تم تفسير سورة المائدة بفضل من الله و إحسان، و الحمد لله رب العالمين.

## تفسير سورة الأنعام – و هي مكية بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ٱلْحَــَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَـٰتِ وَٱلنُّورَثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَــرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ۚ إِنَّ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٓ أَجَلُّوٓأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ ثُمَّ أَنتُهُ تَمَتَرُونَ اللَّهُ وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ اللُّ وَمَا تَأْنِيهِ مِنْ ءَايَةِ مِّنْ ءَايَةِ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهُ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْضِينَ اللَّ فَقَدْ كَذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُم فَسَوْفَ يَأْتِيهِم أَنْبَكُواْ مَاكَانُوا بِدِ يَسْتَهْزِ وُونَ ١٠٥ أَلَمْ يَرُوا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ مُكَنَّفُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَالَمْ نُمَكِّن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاةَ عَلَيْهِم مِّدْرَارًا وَجَمَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجَرِّى مِن تَحْلِيمٌ فَأَهْلَكُنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ اللَّ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي قِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلَاآ إِلَّاسِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَّكُولُو أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقَضِيَ ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ٱلْحَـمَدُ لِلّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَنَةِ وَٱلنُّورَثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ

بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴿ اللَّهُ هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَىٓ أَجَلُّواَجُلُّ مُسَمَّى عِندَهُۥ

ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتَرُونَ ﴿ ثُلُ

(ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ)

هذا إخبار عن حمده و الثناء عليه بصفات الكمال،

و نعوت العظمة و الجلال عموما،

و على هذه المذكورات خصوصا.

فحمد نفســـه على:-

1-خلقه السماوات و الأرض، الدالة على كمال قدرته،

و سعة علمه و رحمته، و عموم حكمته،

2-و انفراده بالخلق و التدبير،

3-و على جعله الظلمات و النور،

(وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورِ )

الليل و النهار، و الشمس و القمر.

ظلمات الجهل، و الشك، و الشرك، و المعصية، و الغفلة،

و نور: - العلم و الإيمان، و اليقين، و الطاعة،

و هذا كله، يدل دلالة قاطعة أنه تعالى هو المستحق للعبادة،

و إخلاص الدين له،

و مع هذا الدليل و وضوح البرهان

#### (ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمْ يَعْدِلُون)

أي يعدلون به سواه، يسوونهم به في العبادة و التعظيم،

مع أنهم لم يساووا الله في شيء من الكمال،

و هم فقراء عاجزون ناقصون من كل وجه.

#### (هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن طِينٍ)

و ذلك بخلق مادتكم و أبيكم آدم عليه السلام.

#### (ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا)

أي: ضرب لمدة إقامتكم في هذه الدار أجلا تتمتعون به

و تمتحنون، و تبتلون بما يرسل إليكم به رسله.

(لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا)

و يعمركم ما يتذكر فيه من تذكر.

#### (وَأَجَلُ مُستًى عِندُهُ

و هي: الدار الآخرة، التي ينتقل العباد إليها من هذه الدار،

فيجازيهم بأعمالهم من خير و شر.

\*\*\*كقوله ﴿ قُلُ إِنَّمَاعِلْمُهَاعِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَاۤ إِلَّاهُو ﴾ الأعراف: ١٨٧

(ثُعُرُ)

مع هذا البيان التام و قطع الحجة

(أَنتُم تَمترُونَ )

أي: تشكون في:

وعد الله و وعيده، و وقوع الجزاء يوم القيامة.

و ذكر الله الظلمـــات بالجمع:-

لكشـــرة موادها و تنوع طرقها.

و وحد النــــور :-

لكون الصراط الموصلة إلى الله واحدة لا تعدد فيها، و هي:-

الصراط المتضمنة للعلم بالحق و العمل به، كما قال تعالى:

﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾

وَهُوَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ السّ

أي: و هو المألوه المعبود في السماوات و في الأرض،

فأهل السماء و الأرض متعبدون لربهم، خاضعون لعظمته،

مستكينون لعزه و جلاله، الملائكة المقربون، و الأنبياء و المرسلون،

و الصديقون، و الشهداء و الصالحون.

\*\*\*كقوله ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ۖ ﴾ الزخرف: ٨٤

و هو تعالى (يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ )

فاحذروا معاصيه و ارغبوا في الأعمال التي تقربكم منه، و تدنيكم من رحمته، و احذروا من كل عمل يبعدكم منه و من رحمته.

وَمَا تَأْنِيهِم مِّنَ ءَايَة مِّنَ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْضِينَ ﴿ فَقَدْ كُذَّ بُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا اللَّهِ مِنْ ءَايَة مِّنْ الْكَثَا مِن لَمَّا جَاءَهُمُّ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَلْبَكُواْ مَا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْ زِءُونَ ﴿ أَلَا يَرَوَا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَدُ نُمَكِن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاةَ عَلَيْهِم مِّدُولَا قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَدُ نُمَكِن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاةَ عَلَيْهِم مِّدُولَا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَالَ مَجْرِى مِن تَعْلِيمٌ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُومِهِمْ وَجَعَلْنَا الْأَنْهَالَ مَجْرِى مِن تَعْلِيمٌ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُومِهِمْ

وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَدِينَ اللهِ

هذا إخبار منه تعالى عن إعراض المشركين، و شدة تكذيبهم و عداوتهم، و أنهم لا تنفع فيهم الآيات حتى تحل بهم المَثُلات،

فقال: (وَمَا تَأْنِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رِّيمٍم)

الدالة على الحق دلالة قاطعة، الداعية لهم إلى اتباعه و قبوله

(إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْضِينَ)

لا يلقون لها بالا و لا يصغون لها سمعا،

قد انصرفت قلوبهم إلى غيرها، و ولوها أدبارَهم.

# (فَقَذُ كُذَّ بُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمُّ)

و الحق حقه أن يتبع، و يشكر الله على تيسيره لهم، و إتيانهم به، فقابلوه بضد ما يجب مقابلته به فاستحقوا العقاب الشديد.

# (فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَكُوا مَاكَانُواْبِهِ يَسْتَهْزِءُونَ)

أي: فسوف يرون ما استهزؤوا به، أنه الحق و الصدق،

و يبين الله للمكذبين كذبهم و افتراءهم،

و كانوا يستهزؤون بالبعث و الجنة و النار،

فإذا كان يوم القيامة قيل للمكذبين:

(هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ)

وقال تعالى (وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لا يَبْعَثُ اللَّهُ مَنْ يَمُوتُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَكْفَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ \* لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِي كَفُرُوا أَنَّهُمْ كَانُوا كَاذِبِينَ)

ثم أمرهم أن يعتبروا بالأمم السالفة فقال:-

# ( أَلَمْ يَرَوّا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ)

أي كم تتابع إهلاكنا للأمم المكذبين و أمهلناهم قبل ذلك الإهلاك بأن:-

(مَّكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مَالَة نُسَكِن لَكُمُ

لهؤلاء من [الأموال و البنين و الرفاهية]

(وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِّدْرَارًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجَرِّى مِن تَحْلِيمًا)

\*\*\*استدراجا و إملاء لهم

نينبت لهم بذلك ما شاء الله من: -

[ زروع و ثمار ] يتمتعون بها و يتناولون منها ما يشتهون

1-أقبلوا على الشهـــوات

3-فجاءتهم رسلهم بالبينات فلم يصدقوها بـــــل ردوها و كذبوها

#### (فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ)

فأهلكهم الله بذنوبهم

\*\*\*بخطاياهم وسيئاتهم التي اجترحوها

#### (وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخَرِينَ)

فهذه سنة الله و دأبه في الأمم السابقين و اللاحقين

فاعتبروا بمن قص الله عليكم نبأهم.

\*\*\* جِيلًا آخَرَ لِنَخْتَبِرَهُمْ، فَعَمِلُوا مِثْلَ أَعْمَالِهِمْ فَهَلَكُوا كَهَلَاكِهِمْ.

# وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنَّ هَذَا إِلَّاسِحُّ مُّبِينٌ ﴿ ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴿ ﴾

هذا إخبار من الله لرسوله عن شدة عناد الكافرين، و أنه ليس تكذيبهم لقصور فيما جئتهم به، و لا لجهل منهم بذلك، و إنما ذلك ظلم و بغي، لا حيلة لكم فيه،

> فقال: (وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبُا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ) \*الجزائري: ما يكتب عليه جلداً أو كاغداً.

> > 0و تيقنوه

(لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا )

ظلما و علوا

(إِنْ هَلْذَآ إِلَّاسِحُرُّ مُّبِينٌ).

فأي بينة أعظم من هذه البينة، و هذا قولهم الشنيع فيها،

حيث كابروا المحسوس الذي لا يمكن مَن له أدنى مسكة مِن عقل دفعه؟

\*\*\*كقوله ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ١٠٠

لَقَالُوٓ أَإِنَّمَا شُكِرَّتُ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحَنُّ قَوْمٌ مُّسَحُورُونَ ﴾ الحجر: ١٥ - ١٥

(وَقَالُوا ) أيضا تعنتا مبنيا على الجهل، و عدم العلم بالمعقول.

# (لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ )

أي: هلا أنزل مع محمد ملك، يعاونه و يساعده على ما هو عليه بزعمهم أنه بشر، و أن رسالة الله، لا تكون إلا على أيدي الملائكة.

قال الله في بيان رحمته و لطفه بعباده،

حيث أرسل إليهم بشرا منهم يكون الإيمان بما جاء به، عن :-

[علم و بصيرة، و غيب.]

#### (وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقَضِىَ ٱلْأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ )

\*\*\*كقوله ﴿ مَانُنَزِّلُ ٱلْمَكَمِ كُمَّ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَاكَانُوٓ أَإِذَا مُّنظَرِينَ ﴾ الحجر: ٨

\*\*\* كقوله ﴿ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَلَتِ كُةَ لَا بُشُرَىٰ يَوْمَ بِذِلِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا تَحْجُورًا ﴾ لفرقان: ٢٢

برسالتنا، لكان الإيمان لا يصدر عن معرفة بالحق،

و لكان إيمانا بالشهادة، الذي لا ينفع شيئا وحده،

هذا إن آمنوا،

و الغالب أنهم لا يؤمنون بهذه الحالة،

فإذا لم يؤمنوا قضي الأمر بتعجيل الهلاك عليهم و عدم إنظارهم، لأن هذه سنة الله، فيمن طلب الآيات المقترحة فلم يؤمن بها،

فإرسال الرسول البشري إليهم بالآيات البينات،

التي يعلم الله أنها أصلح للعباد، و أرفق بهم، مع إمهال الله للكافرين و المكذبين خير لهم و أنفع، فطلبُهم لإنزال الملك شر لهم لو كانوا يعلمون، و مع ذلك، فالملك لو أنزل عليهم، و أرسل، لم يطيقوا التلقي عنه، و لا احتملوا ذلك، و لا أطاقته قواهم الفانية.

وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّايَلْبِسُونَ 🖤 وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْنَهْزِءُونَ اللَّهُ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُوا كَيْفَ كَاتَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ اللهُ قُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَّهِ كُنْبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ لِيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَا رَيْبَ فِيكًالَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ الله الله وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي الَّيْلِ وَالنَّهَارِّ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الله قُلُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو يُطْعِمُ وَلَا يُطْعُمُونُلُ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أُوَّلَ مَنْ أَسْلَمْ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللَّ قُلْ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ اللهُ مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَبِ ذِ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ اللَّ وَإِن يَمْسَسَكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِنَّا مُحُولِن يَمْسَسُكَ بِخَيْرِ فَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهُ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ - وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ اللهُ

وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّالِلْبِسُونَ الْ اللهِ اللهِ مَالِلْبِسُونَ اللهِ اللهِ مَالِكِ اللهِ مَالِكِ اللهِ مَالِكِ اللهِ مَالِكِ اللهِ مَالِكِ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَاللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَاللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَالِكُ اللهِ مَاللَّهُ اللهِ مَالِكُ اللهُ مَالِكُ اللهُ اللهِ مَالِكُ اللهُ مَالِكُ اللهُ مَالِكُ اللّهُ مَالِكُ اللّهِ مَالَكُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَالِكُ اللّهِ مَالِكُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّه

\*\*\* وَ لَوْ أَنْزَلْنَا مَعَ الرَّسُولِ البَشَرِيّ مَلَكًا، أَيْ:-

لَوْ بَعَثْنَا إِلَى الْبَشَرِ رَسُولًا مَلَكِيًّا لَكَانَ عَلَى هَيْئَةِ رَجُلٍ لتُفْهَم مُخَاطَبَتُهُ وَ الِانْتِفَاعِ بِالْأَخْذِ عَنْهُ،

#### (وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ )

\*الميسر:و لو جاءهم الملك بصورة رجل لاشتبه الأمر عليهم، كما اشتبه عليهم أمر محمد الله

أي: و لكان الأمر، مختلطا عليهم، و ملبوسا

و ذلك بسبب ما لبَّسوه على أنفسهم،

فإنهم بنوا أمرهم على هذه القاعدة التي فيها اللبس، و بها عدم بيان الحق.

فلما جاءهم الحق، بطرقه الصحيحة، و قواعده التي هي قواعده،

لم يكن ذلك هداية لهم، إذا اهتدى بذلك غيرهم،

و الذنب ذنبهم، حيث أغلقوا على أنفسهم باب الهدى،

و فتحوا أبواب الضلال.

# وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلِ مِّن قَبْلِكَ فَكَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم

قُلِّ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ اللهُ يقول تعالى مسليا لرسوله و مصبرا، و متهددا أعداءه و متوعدا.

( وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ )

لما جاءوا أممهم بالبينات، كذبوهم و استهزأوا بهم و بما جاءوا به.

فأهلكهم الله بذلك الكفر و التكذيب،

و وفَّى لهم من العذاب أكمل نصيب.

#### (فَكَاقَ بِأَلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ - يَسَنَهْ زِءُونَ)

فاحذروا – أيها المكذبون – أن تستمروا على تكذيبكم، فيصيبكم ما أصابهم.

# (قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ كَيْفَ كَاكَ عَلَقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ)

فإن شككتم في ذلك، أو ارتبتم، فسيروا في الأرض،

ثم انظروا، كيف كان عاقبة المكذبين،

فلن تجدوا إلا قوما مهلكين، و أمما في المثلات تالفين،

قد أوحشت منهم المنازل، و عُدِمَ من تلك الربوع كل متمتع بالسرور نازل، أبادهم الملك الجبار،

و كان بناؤهم عبرة لأولى الأبصار.

و هذا السير المأمـــور به:-

[سير القلوب و الأبدان] الذي يتولد منه الاعتبار.

و أما مجرد النظر من غير اعتبار، فإن ذلك لا يفيد شيئا.

قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَّهِ كَنْبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ لَكَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَا رَبِّ فِيكِالَّذِينَ خَسِرُوۤا ٱنفُسَهُمْ

# فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ اللهُ

\*\*\* صحيح البخاري

3194 عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَمَّا قَضَى اللَّهُ الخَلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ العَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي» ( $\hat{\mathbf{I}}$ )

يقول تعالى لنبيه علم أل ألل )

لهؤلاء المشركين بالله، مقررا لهم و ملزما بالتوحيد:

# (لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ )

أي: مَن الخالق لذلك، المالك له، المتصرف فيه؟

#### (قُل) لهم:

(بِنِّهِ ) و هم مقرون بذلك لا ينكرونه،

أفلا حين اعترفوا بانفراد الله بالملك و التدبير،

أن يعترفوا له بالإخلاص و التوحيد؟.

وقوله (كَنْبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ )

<sup>(</sup>قضى) خلقه وأحكمه وأمضاه وفرغ منه. (كتب في كتابه) أمر القلم أن يكتب في اللوح المحفوظ. (فهو عنده) أي الكتاب. (إن رحمتي غلبت غضبي) أي تعلق رحمتي سابق و غالب تعلق غضبي أو المراد إن رحمتي أكثر من غضبي لأنها وسعت كل شيء.

أي: العالم العلوي و السفلي تحت ملكه و تدبيره،

و هو تعالى قد بسط عليهم رحمته و إحسانه،

و تغمدهم برحمته و امتنانه،

و كتب على نفسه كتابا أن رحمته تغلب غضبه،

و أن العطاء أحب إليه من المنع،

و أن الله قد فتح لجميع العباد أبواب الرحمة،

إن لم يغلقوا عليهم أبوابها بذنوبهم، و دعاهم إليها،

إن لم تمنعهم من طلبها معاصيهم و عيوبهم،

و قوله (لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَا رَبِّ فِيدًى)

و هذا قسم منه، و هو أصدق المخبرين،

و قد أقام على ذلك من الحجج و البراهين، ما يجعله حق اليقين،

و لكن أبي الظالمون إلا جحودا،

و أنكروا قدرة الله على بعث الخلائق،

فأوضعوا في معاصيه،

و تجرءوا على الكفر به،

فخسروا دنياهم وأخراهم،

و لهذا قال: (ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُدُ لَا يُؤْمِنُونَ).

\*\*\*لَا يُصَدِّقُونَ بِالْمَعَادِ، وَ لَا يَخَافُونَ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ.

اعلم أن هذه السورة الكريمة، قد اشتملت على تقرير التوحيد،

بكل دليل عقلي و نقلي،

بل كادت أن تكون كلها في شأن التوحيد

و مجادلة المشركين بالله المكذبين لرسوله.

فهذه الآيات، ذكر الله فيها ما يتبين به الهدى، و ينقمع به الشرك.

فذكر (وَلَهُهُ) تعالى

(مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِّ)

و ذلك هو المخلوقات كله\_\_\_\_ا، من :-

[آدمیها، و جِنّها، و ملائکتها، و حیواناتها و جماداتها]

فالكل خلق مدبرون، و عبيد مسخرون لربهم العظيم، القاهر المالك،

فهل يصح في عقل و نقل، أن يعبد مِن هؤلاء المماليك،

الذي لا نفع عنده و لا ضر؟

و يترك الإخلاص للخالق، المدبر المالك، الضار النافع؟!

أم العقول السليمة، و الفطر المستقيمة،

تدعو إلى إخلاص العبادة، و الحب، و الخوف، و الرجاء لله رب العالمين؟!.

#### (وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ)

لجميع الأصوات، على اختلاف اللغات، بتفنن الحاجات.

#### (ٱلْعَلِيمُ)

بما كان، و ما يكون، و ما لم يكن لو كان كيف كان يكون، المطلع على الظواهر و البواطن؟!.

\*\*\*كقوله ﴿ قُلْ أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُوٓ نِيٓ أَعَبُدُ أَيُّهُا ٱلْجَهِلُونَ ﴾ الزمر: ١٤

(قُلُ) لهؤلاء المشركين بالله:

## (أُغَيْرُ ٱللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا)

من هؤلاء المخلوقات العاجزة يتولاني، و ينصرني؟!.

فلا أتخذ من دونه تعالى وليا،

لأنه (فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ)

أي: خالقهما و مدبرهما.

# (وَهُو يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُّ)

أي: و هو الرزاق لجميع الخلق، من غير حاجة منه تعالى إليهم،

فكيف يليق أن أتخذ وليا غير الخالق الرزاق، الغني الحميد؟

\*\*\*كقوله ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ١٠٠ مَاۤ أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَاۤ أُرِيدُ

أَن يُطْعِمُونِ ﴾ الذاريات: ٥٦ - ٥٧

# (قُلُ إِنِّي أُمِرْتُ أَنَّ أَكُونَ أَنَّ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلُمُ)

لله بالتوحيد، و انقاد له بالطاعة، لأني أولى من غيري بامتثال أوامر ربي.

#### (وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ )

أي: و نُهِيت أيضا، عن أن أكون من المشركين،

لا في اعتقــــادهم،

و لا في مجـــالستهم،

و لا في الاجتماـــع بهم،

فهذا أفرض الفروض عليَّ، و أوجب الواجبات.

## ( قُلَّ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ)

فإن المعصية في الشرك توجب الخلود في النار، و سخطَ الجبار.

(مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَبِنِ فَقَدُرَحِمَهُ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ)

\*\*\*كقوله ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِّ وَإِنَّمَا تُوفَونَ كَأْجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ فَمَن

زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُّ ﴾ لَا عمران: ١٨٥

و ذلك اليوم هو اليوم الذي يُخاف عذابه، و يُحذر عقابه؛

لأنه مَن صُرف عنه العذاب يومئذ فهو المرحوم،

و من نجا فيه فهو الفائز حقا، كما أن من لم ينجمنه فهو الهالك الشقي.

و من أدلة توحيـــده: –

أنه تعالى المنفرد بكشف الضراء، و جلب الخير و السراء.

و لهذا قال: (وَإِن يَمْسَسُكُ)

\*يصبڪ

(ٱللهُ بِضُرِّ)

من فقر، أو مرض، أو عسر، أو غم، أو هم أو نحوه.

(فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُوًّ)

فإذا كان وحده النافع الضار، فهو الذي يستحق أن يُفْرَدَ بالعبودية و الإلهية.

\*\*\*كقوله

﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّخَمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ ۚ ﴾ فاطر: ٢

\*\*\*صحيح البخاري

6330 - قال النبي

( وَ لاَ مُعْطِيَ لِهَا مَنَعْتَ، وَ لاَ يَنْفَعُ ذَا الجَدِّ مِنْكَ الجَدُّ)

#### (وَإِن يَعْسَسُكَ بِخَيْرٍ)

\*الميسر:- و إن يصبك بخير كالغنى والصحة فلا راد لفضله و لا مانع لقضائه،

#### (فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ )

\*القادر على كل شيء.

#### (وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ-)

فلا يتصرف منهم متصرف، و لا يتحرك متحرك، و لا يسكن ساكن، إلا بمشيئته، و ليس للملوك و غيرهم الخروج عن ملكه و سلطانه

بل هم مدبرون مقهورون،

فإذا كان هو القاهر و غيره مقهورا، كان هو المستحق للعبادة.

## (وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ)

فيما أمر به و نهى، و أثاب، و عاقب، و فيما خلق و قدر.

#### (ٱلْخَبِيرُ)

المطلع على السرائر و الضمائر و خفايا الأمور، و هذا كله من أدلة التوحيد.

قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ۚ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلاَ ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِدِـ وَمَنْ بِلَغَّ أَيِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَتَ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُلُ لَّا أَشْهَدٌ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَٰهُ ۗ وَحَدِّدُ وَإِنَّنِي بَرِيَّ مِمَّا تُشْرِكُونَ اللهِ اللَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَعْرِفُونَهُ, كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٣٠٠ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ كَذِبًّا أَوْكُذَّبَ إِنَايَتِهِ عِلَيْتُهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ ﴿ وَيَوْمَ نَعَشُرُهُمْ جَبِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوٓا أَيْنَ شُرَكَآ وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزَعُمُونَ ١٠٠٠ ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَكُمُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ اللَّ انظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ وَضَـ لَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ اللَّ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّأُوإِن يَرَوَّأُ كُلُّ ءَايَةٍ لَّا يُؤْمِنُواْ بِمَأْحَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَذَاۤ إِلَّا ۚ أَسَاطِيرُ ٱلْأُوَّلِينَ اللَّهِ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْعَوْنَ عَنَّهُ وَيَنْعَوْنَ عَنَّهُ وَلِن يُهْلِكُونَ إِلَّا ۚ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلْيَنُنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايِنتِ رَبِّنا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۖ ۖ اللَّهِ مَا لَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۖ ۖ اللَّهِ مَا لَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَّالَّةُ اللَّهُ اللّ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً قُلِ ٱللَّهُ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ۚ وَأُوحِى إِلَىٰ هَلاَ ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِدِـ وَمَنْ بِلَغَّ أَيِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَتَ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُلُ لَاۤ أَشَّهَدٌّ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَٰهُ وَنَجِدُ وَإِنَّنِي بَرِيَّ مُمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّهُ

(قُلْ) لهم - لما بينا لهم الهدى، و أوضحنا لهم المسالك: - (أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً)

على هذا الأصل العظيم.

(مُّلِ ٱللَّهُ ) أكبر شهادة، فهو

(شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ )

فلا أعظم منه شهادة، و لا أكبر،

و هو يشهد لي بإقراره و فعله،

فيقرني على ما قلت لكم، كما قال تعالى

(وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ \*لأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ \* ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ ) فالله حكيم قدير

فلا يليق بحكمتـــه و قـــدرته أن:-

1-يقـــر كاذبا عليه زاعما أن الله أرسله و لم يرسله

2-و أن الله أمـــره بدعوة الخلق و لم يأمره

3-و أن الله أبــــاح له دماء من خالفه و أموالهم و نساءهم

و هو مع ذلك يصدقه بإقراره و بفعله

فيؤيده على ما قال بالمعجزات الباهرة و الآيات الظاهرة و ينصره و يخذل من خالفه و عاداه فأي شهادة أكبر من هذه الشهادة?.

#### وقوله (وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَلْاَٱلْقُرْءَانُ)

\*\*\*كقوله ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُۥ ﴿ هُود: ١٧ أَي و أوحى الله إليَّ هذا القرآن الكريم لمنفعتكم و مصلحتكم (لِأُنذِرَكُم بِهِ )

# من العقاب الأليم

و النذارة إنما تكون بذكر ما ينذرهم به من الترغيب و الترهيب و النوهيب و ببيان الأعمال و الأقوال الظاهرة و الباطنة التي مَن قام بها فقد قبل النذارة فهذا القرآن فيه النذارة لكم أيها المخاطبون

#### (وَمَنْ بَلَغٌ )

و كل من بلغه القرآن إلى يوم القيامة

فإن فيه بيان كل ما يحتاج إليه من المطالب الإلهية.

لما بين تعالى شهادته التي هي أكبر الشهادات على توحيده قال قل لهؤلاء المعارضين لخبر الله و المكذبين لرسله

(أَيِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ قُل لَا أَشْهَدُ ) \*الميسر: لتقرون \*\* \* كقوله ﴿ فَإِن شَهِدُواْ فَكَلا تَشْهَدُ مَعَهُمَّ ۚ ﴾ الأنعام: ١٥٠ أي إن شهدوا فلا تشهد معهم.

#### Oفـــوازِنْ بين:-

شهادة أصدق القائلين و رب العالمين و شهادة أزكى الخلق المؤيدة بالبراهين القاطعة و الحجج الساطعة على توحيد الله وحده لا شريك له

و شهادة أهل الشرك الذين مرجت عقولهم و أديانهم و فسدت آراؤهم و أخلاقهم و أضحكوا على أنفسهم العقلاء.

البل خالفوا بشهادة فطرهم و تناقضت أقوالهم على إثبات

#### (أَتْ مَعَ ٱللَّهِ ءَالِهَةً أُخْرَىٰ)

مع أنه لا يقوم على ما قالوه أدنى شبهة فضلا عن الحجج

# (قُل لَّآ أَشْهَدُ )

\*الميسر:-قل لهم لا أشهد علي ما أقررتم به

🛱 و اختر لنفسك أي الشهادتين إن كنت تعقل و نحن نختار لأنفسنا

ما اختاره الله لنبيه الذي أمرنا الله بالاقتداء به

#### فقال (قُل إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَلَحِدٌ)

أي منفرد لا يستحق العبودية و الإلهية سواه كما أنه المنفرد بالخلق و التدبير.

# (وَإِنَّنِي بَرِيَّ ثُمَّ مِّنَّا تُشْرِكُونَ)

به من الأوثان و الأنداد و كل ما أشرك به مع الله فهذا حقيقة التوحيد إثبات الإلهية لله و نفيها عما عداه.

#### (ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ)

لما بيَّن شهادته و شهادة رسوله على التوحيد و شهادة المشركين الذين لا علم لديهم على ضده ذكر أن أهل الكتاب من اليهود و النصارى

#### رة بربو (يعرفونه )

أي يعرفون صحة التوحيد

# (كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ

أي لا شك عندهم فيه بوجهكما أنهم لا يشتبهون بأولادهم خصوصا البنين الملازمين في الغالب لآبائهم.

و يحتمل أن الضمير عائد إلى الرسول محمد على

و أن أهل الكتاب لا يشتبهون بصحة رسالته

و لا يمترون بها لما عندهم من البشارات به و نعوته التي تنطبق عليه

و لا تصلح لغيره و المعنيان متلازمان.

#### قوله (ٱلَّذِينَ خَسِرُوۤ النَّفُسَهُمّ)

أي فوتوها ما خلقت له من الإيمان و التوحيد و حرموها الفضل من الملك المجيد

#### (فَهُرُ لَا يُؤْمِنُونَ )

فإذا لم يوجد الإيمان منهم فلا تسأل عن الخسار و الشر الذي يحصل لهم.

وَمَنْ أَظْلَوُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْكَذَّبَ بِثَايَنَتِّهِ إِنَّهُ. لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِلُمُونَ السَّ

أي: لا أعظمَ ظلما و عنادا، ممن كان فيه أحد الوصفين،

1-افتـــراء الكذب على الله،

2-أو التكذيب بآياته، التي جاءت بها المرسلون،

فإن هذا أظلم الناس، و الظالم لا يفلح أبدا.

#### 

1-كل من كَذَبَ على الله، بادعاء الشريك له و العوين،

2-أو زعم أنه ينبغي أن يُعْبد غيره أو اتخذ له صاحبة أو ولدا،

و كل من رد الحق الذي جاءت به الرسل أو مَنْ قام مقامهم.

وَيَوْمَ فَعَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوٓا أَيْنَ شُرَكَآ وُكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ اللَّ

ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتْنَنَّهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ اللهَ

ٱنظُرْ كَيْفَكَذَبُواْ عَلَىٰ أَنفُسِمٍم وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتُرُونَ السَّ

(وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ)

\*\*\*كقوله ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكاآءِى ٱلَّذِينَ كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ القصص: ٦٢ يخبر تعالى عن مآل أهل الشرك يوم القيامة،

و أنهم يُسْألون و يوبخون فيقال لهم

# (أَيْنَ شُرَكًا وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُم تَزْعُمُونَ)

أي إن الله ليس له شريك، و إنما ذلك على وجه الزعم منهم و الافتراء.

#### (ثُمَّ لَرُ تَكُن فِتَنَهُمْ)

أي: لم يكن جوابهم حين يفتنون و يختبرون بذلك السؤال

## (إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ)

إلا إنكارهم لشركهم و حلفهم أنهم ما كانوا مشركين.

\*\*\*البخاري مع الفتح 555-555-556

(فانهم اذا رأوا أنه لا يدخل الجنة الا أهل الصلاة.....) مطلوب البحث عنها ان شاء الله في شرح الشيخ الشوربجي

(أنظر ) متعجبا منهم و من أحوالهم

## (كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمُ )

أي: كذبوا كذبا عاد بالخسار على أنفسهم و ضرهم - و الله- غاية الضرر

## (وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ)

من الشركاء الذين زعموهم مع الله، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

# وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِى ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّاوَان يَرَوَا حَكُلَّ ءَايَةٍ لَا يُوْمِنُوا بِهَا حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجَدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ آَنَ

أي: و من هؤلاء المشركين، قوم يحملهم بعض الأوقات، بعض الدواعي إلى الاستماع لما تقول،

و لكنه استماع خال من قصد الحق و اتباعه،

و لهذا لا ينتفعون بذلك الاستماع، لعدم إرادتهم للخير

(وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً)

أي: أغطية و أغشية،

(أَن يَفْقَهُوهُ)

لئلا يفقهوا كلام الله، فصان كلامه عن أمثال هؤلاء.

(وَفِيَّ ءَاذَانِهِمْ) جعلنا

(وَوَرًا ) أي: صمما، فلا يستمعون ما ينفعهم.

(وَإِن يَرَوُّا كُلُّ ءَايَةِ لَّا يُؤْمِنُوا بِمُّا)

و هذا غاية الظلم و العناد،

أن الآيات البينات الدالة على الحق، لا ينقادون لها، و لا يصدقون بها،

بــــل يجادلون بالباطل الحقَّ ليدحضوه.

و لهذا قال: (حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجُدِلُونَكَ)

\*\*\*يحاجُّونك و يناظرونك في الحق بالباطل

#### (يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُو ٓ إِنْ هَذَاۤ إِلَّاۤ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ)

أي: مأخوذ من صحف الأولين المسطورة، التي ليست عن الله،

و لا عن رسله. و هذا من كفرهم،

و إلا فكيف يكون هذا الكتاب الحاوي لأنباء السابقين و اللاحقين،

و الحقائق التي جاءت بها الأنبياء و المرسلون،

و الحق، و القسط، و العدل التام من كل وجه، أساطيرَ الأولين؟.

# وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ عَنْهُ وَيَنْعُونَ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَمَا يَشْعُرُونَ اللهُ

(وَهُمْ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْوُنَ عَنْهُ

و هم:أي المشركون بالله، المكذبون لرسوله، يجمعون بين الضلال و الإضلال،

(يَنْهُونَ ) الناس عن اتباع الحق، و يحذرونهم منه،

#### (وَيَنْغُونَ )

و يبعدون بأنفسهم عنه،

و لن يضروا الله و لا عباده المؤمنين، بفعلهم هذا، شيئا.

#### (وَإِن يُهَلِكُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ)

\*\*\* وَ مَا يُهْلِكُونَ بِهَذَا الصَّنِيعِ، وَ لَا يَعُودُ وَبَالُهُ إِلَّا عَلَيْهِمْ، (وَمَا يَشْعُرُونَ)

بذلك.

وَلَوْ تَرَكَىٰٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّادِ فَقَالُواْ يَلْيَنْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ اللهُ عَلَا أَكُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ) مِنْ قَبِّلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ) يقول تعالى - مخبرا عن حال المشركين يوم القيامة، و إحضارهم النارَ:

#### ( وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّادِ )

ليوبخوا و يقرعوا، لرأيت أمرا هائلا و حالا مفظعة.

و لرأيتهم كيف أقروا على أنفسهم بالكفر و الفسوق،

و تمنوا أن لو يردون إلى الدنيا.

#### ( وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّادِ )

\*\*\* يَذْكُرُ تَعَالَى حَالَ الْكُفَّارِ إِذَا وَقَفُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى النَّارِ، وَ شَاهَدُوا مَا فِيهَا مِنَ السَّلَاسِلِ وَ الْأَغْلَالِ، وَ رَأَوْا بِأَعْيُنِهِمْ تِلْكَ الْأُمُورَ الْعِظَامَ وَ الْأَهْوَالَ،

فَعِنْدَ ذَلِكَ قَالُوا {فَقَالُواْ يَلْكِئْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايِّتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْوُمِنِينَ} يَتَمَنَّوْنَ أَنْ يُرَدُّوا إِلَى الدَّارِ الدُّنْيَا، لِيَعْمَلُوا عَمَلًا صَالِحًا، وَلَا يُكَذِّبُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَ يَكُونُوا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ. وَلَا يُكَذِّبُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَ يَكُونُوا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ. وَلَا يُكَذِّبُوا يخفون في أنفسهم، أنهم كانوا كاذبين،

07-م 09-ص130

- و يَبدو في قلوبهم في كثير من الأوقات.
- و لكن الأغراض الفاسدة، صدتهم عن ذلك،
  - و صرفت قلوبهم عن الخير،
  - و هم كذبة في هذه الأمنية،
- و إنما قصدهم، أن يدفعوا بها عن أنفسهم العذاب.

بَلْ بَدَا لَمُهُم مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبِّلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَلِدِبُونَ ١٠٠٠ وَقَالُوٓاْ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ اللَّهِ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهِ قَالَ ٱليَّسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَكَن وَرَيِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ آنَ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاءِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةُ قَالُواْ يَحَسَّرَنَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَلَةَ مَا يَزِرُونَ اللَّهِ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا لَعِبُ وَلَهُو وَلَلْمَارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ السَّ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ السُّ وَلَقَدْ كُذِّ بَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَاكُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى آئَهُمْ نَصْرُواً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَإِن كَانَ كُبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيهُم بِعَايَّةٍ لَوْ شَآءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئَّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئَّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ اللَّهُ (بَلْ بَدَا لَمْمُ مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبَلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ) \*\*\* بَلْ ظَهَرَ لَهُمْ حِينَئِذٍ مَا كَانُوا يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مِنَ:-[الْكُفْرِ وَ التَّكْذِيْبِ وَ الْمُعَانَدَةِ] وَ إِنْ أَنْكَرُوهَا، فِي الدُّنْيَا أَوْ فِي الْآخِرَةِ، كَمَا قَالَ قَبْلَ هَذَا بِيَسِيرٍ

{ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ (23) انْظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ} [الأَنعام: 23، 24] وَ يُحْتَمَلُ:-

أَنَّهُمْ ظَهَرَ لَهُمْ مَا كَانُوا يَعْلَمُونَهُ مِنْ أَنْفُسِهِمْ مِنْ صِدْقِ مَا جَاءَتْ بِهِ الرُّسُلُ في الدُّنْيَا،

وَ إِنْ كَانُوا يُظْهِرُونَ لِأَتْبَاعِهِمْ خِلَافَهُ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى مُخْبِراً عَنْ مُوسَى أَنَّهُ قَالَ لِفِرْعَوْنَ:-

{لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَؤُلاءِ إِلا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَائِرَ} [الْإِسْرَاءِ: 102] -قَالَ تَعَالَى مُخْبِرًا عَنْ فِرْعَوْنَ وَ قَوْمِهِ:

{وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُّمًا وَعُلُوًّا} [النَّمْلِ: 14] .

### وَ يُحْتَمَلُ:-

أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ بِهَؤُلَاءِ الْمُنَافِقِينَ الَّذِينَ كَانُوا يُظْهِرُونَ لِلنَّاسِ الْإِيَانَ وَ يُبْطنُونَ الْكُفْرَ،

وَ يَكُونُ هَذَا إِخْبَارًا عَمَّا يَكُونُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ كَلَامِ طَائِفَةٍ مِنَ الْكُفَّارِ، وَ لَا يُنَافِي هَذَا كَوْنُ هَذِهِ السُّورَةِ مَكِّيَّةً،

وَ النِّفَاقُ إِنَّهَا كَانَ مِنْ بَعْضِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهَا مِنَ الْأَعْرَابِ، فَقَدْ ذَكَرَ اللَّهُ وُقُوعَ النِّفَاقِ فِي سُورَةِ مَكِّيَّةِ وَهِيَ الْعَنْكَبُوتُ،

فَقَالَ:{وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ آَمَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ} [الْعَنْكَبُوتِ: 11] ؛

وَعَلَى هَذَا فَيَكُونُ إِخْبَارًا عَنْ حَالِ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ،

حِينَ يُعَايِنُونَ الْعَذَابِ يَظْهَرُ لَهُمْ حينئذ

غُبُّ مَا كَانُوا يُبْطِنُونَ مِنَ الْكُفْرِ وَالشِّقَاقِ وَ النِّفَاقِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

۞ أَمَّا مَعْنَى الْإِضْرَابِ فِي قَوْلِهِ: {وَلَوْ رُدُّواْلَعَادُواْلِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَلِدِبُونَ} فَهُم مَا طَلَبُوا الْعَوْدَ إِلَى الدُّنْيَا رَغْبَةً وَ مَحَبَّةً فِي الْإِيمَانِ،

بَلْ خَوْفًا مِنَ الْعَذَابِ الَّذِي عَايَنُوهُ جَزَاءَ مَا كَانُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكُفْرِ، فَسَأَلُوا الرَّجْعَةَ إِلَى الدُّنْيَا لِيَتَخَلَّصُوا مِمَّا شَاهَدُوا مِنَ النَّارِ؛

وَ لِهَذَا قَالَ: {وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَيْدِبُونَ}

أَيْ: فِي مَنِّيهِمُ الرَّجْعَةَ رَغْبَةً وَ مَحَبَّةً فِي الْإِمَانِ.

ثُمَّ قَالَ مُخْبِرًا عَنْهُمْ:-

إِنَّهُمْ لَوْ رُدُّوا إِلَى الدَّارِ الدُّنْيَا، لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ مِنَ الْكُفْرِ وَ الْمُخَالَفَةِ

وَقَالُوا إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ اللَّهُ اللّ

(وَقَالُوا ) منكرين للبعث

(إِنْ هِيَ إِلَّاحَيَائُنَا ٱلدُّنْيَا)

أي ما حقيقة الحال و الأمر و ما المقصود من إيجادنا إلا الحياة الدنيا وحدها أَيْ: مَا هِيَ إِلَّا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا، ثُمَّ لَا مَعَادَ بَعْدَهَا؛

وَ لِهَذَا قَالَ:-

(وَمَا نَحُنْ بِمَبْعُوثِينَ)

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمُ قَالَ أَلَيْسَ هَلَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَاْ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ مَا مُوْمِ يَعِبُو بَهِ عَلِيْ مِنْ عَلِيْهِمْ

بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ اللهَ

أي: (وَلَوْ تَرَيُّ) الكافرين

(إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِم ) لرأيت أمرا عظيما، و هَوْلا جسيما،

(قَالَ) لهم موبخا و مقرعا:

(أَلَيْسَ مَلْأًا) الذي ترون من العذاب

\*\*\*أليس هذا المعاد بحق و ليس بباطل كما كنتم تظنون \*\*\*كقوله{أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَنْتُمْ لَا تُبْصِرُونَ} [الطَّوْرِ: 15]

(بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَلَنَ وَرَيْنَا )

فأقروا، و اعترفوا حيث لا ينفعهم ذلك،

(قَالَ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ)

\*\*\* بما كنتم تكذبون به

قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَلَهِ ٱللَّهِ حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَحَسَّرَلْنَا عَلَى مَا

فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَادَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمُّ أَلَا سَآةَ مَا يَزِرُونَ السَّ

(قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَلْهِ ٱللَّهِ)

أي: قد خاب و خسر، و حُرِم الخير كله، من كَذَّب بلقاء الله،

فأوجب له هذا التكذيب:-

1-الاجتراء على المحرمات،

2-و اقتــراف الموبقات

(حَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً)

و هم على أقبح حال و أسوئه، فأظهروا غاية الندم.

و (قَالُواْ يَحَسَّرَلْنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا)

و لكن هذا تحسر ذهب وقته،

(وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ)

فإن وزرهم وزر يثقلهم، و لا يقدرون على التخلص منه،

و لهذا خلدوا في النار، و استحقوا التأبيد في غضب الجبار.

\* { لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ

وَمِنْ أَوْزَار النَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْم أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ } [النحل:25]

وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّالَعِبُّ وَلَهُ فَيُّوْلَدًارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ ۖ أَفَلَا تَعَقِلُونَ ﴿ ۖ ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَعِبُّ وَلَهُ فَيُّوْلَلدًارُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ (وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَعِبُ وَلَهُ فَيُؤُلِّلدًارُ ٱلْآخِرَةُ ﴾

هذه حقيقة الدنيا و حقيقة الآخرة،

أما حقيقــــة الدنيـــا فــــإنها:-

لعب و لهو،

لعب في الأبدان

و لهـو في القـلوب،

فــــــــــــ

\*القلوب لها والهـة،

\*و النفـــوس لها عاشقة،

\*و الهم\_وم فيها متعلقة،

\*و الاشتغــال بها كلعب الصبيان.

# (خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَثَقُونَ )

في ذاتها و صفاتها، و بقائها و دوامها،

و فيها ما تشتهيه الأنفس، و تلذ الأعين، من نعيم القلوب و الأرواح،

و كثرة السرور و الأفراح،

و لكنها ليست لكل أحد،

و إنما هي للمتقين الذين يفعلون أوامر الله، و يتركون نواهيه و زواجره

### (أَفَلَا تَمْقِلُونَ)

أي: أفلا يكون لكم عقول، بها تدركون، أيّ الدارين أحق بـــالإيثار.

قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ الَّذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ الظَّلِمِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَقَدْ كُذِّبَتُ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِّبُوا وَأُودُوا حَتَّى آلَمُمْ يَجْحَدُونَ ﴿ اللَّهُ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبَإِي الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّ وَإِن كَانَ كَبُر نَصُرُنا وَلَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَنتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبَاعِي الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ وَإِن كَانَ كَبُر عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي الْأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي السَّمَآءِ فَتَأْتِيكُم بِعَايَةً وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ مَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ لَكُونَنَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْهُ لَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ لَكُونَ مَنَ الْجَهِلِينَ الْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللل

# 

أي: قد نعلم أن الذي يقول المكذبون فيك يحزنك و يسوءك،

و لم نأمرك بما أمرناك به من الصبر إلا :-

لتحصل لك المنازل العالية و الأحوال الغالية.

فلا تظن أن قولهم صادر عن اشتباه في أمرك، و شك فيك.

### (فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ)

لأنهم يعرفون صدقك، و مدخلك و مخرجك، و جميع أحوالك، حتى إنهم كانوا يسمونه – قبل البعثة – الأميــــن.

### (وَلَكِكَنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ )

أي: فإن تكذيبهم لآيات الله التي جعلها الله على يديك .

# (وَلَقَدْ كُذِّ بَتْ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّى آلَنَهُمْ نَصْرَا

فاصبر كما صبروا، تظفر كما ظفروا.

\* { حَتَّى إِذَا اسْتَيْأَسَ الرِّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّيَ مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ } [يوسف110]

### (وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ)

\*\*\* الَّتِي كَتَبَهَا بِالنَّصْرِ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ لِعِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ، كَمَا قَالَ: {وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ \* إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ} [الصَّافَّاتِ: 171 -173] ،

وَ قَالَ تَعَالَى: {كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ } [الْمُجَادَلَةِ: 21] (وَلَقَدُ جَاءَكَ مِن نَبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ)

\*\*\*من خبرهم

### (وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ)

أي: شق عليك، من حرصك عليهم، و محبتك لإيمانهم،

فابذل وسعك في ذلك، فليس في مقدورك، أن تهدي من لم يرد الله هدايته.

# (فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمَآعِ

#### (نَفَقًا)

\*الميسر: فإن استطعت أن تتخذ نفقًا في الأرض

\*\*\*السَّرَبُ

#### (سُلُمًا)

\*أو مصعدًا تصعد فيه إلى السماء،

# (فَتَأْتِيهُم بِعَايَةً

فتأتيهم بعلامة وبرهان على صحة قولك غير الذي جئناهم به فافعل.

أي: فافعل ذلك، فإنه لا يفيدهم شيئا،

و هذا قطع لطمعه في هدايته أشباه هؤلاء المعاندين.

### (وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئَ)

و لكن حكمته تعالى، اقتضت أنهم يبقون على الضلال.

\*\*\* كَمَا قَالَ تَعَالَى: {وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لآمَنَ مَنْ فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا \*أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ} [يُونُسَ: 99]

### (فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَلِهِلِينَ)

الذين لا يعرفون حقائق الأمور، و لا ينزلونها على منازلها.

\*الميسر:فلا تكونن -أيها الرسول- من الجاهلين الذين:-اشتد حزنهم،

و تحسروا حتى أوصلهم ذلك إلى الجزع الشديد.

إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ اللَّ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِيهِ عَقُلْ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٓ أَن يُنَزِّلَ ءَايَةٌ وَلَنكِنَّ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الله وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمُمُ أَمْثَالُكُمُ إِفَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءَ ثُمَّ إِلَى رَبِّهُم يُعْشَرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِنَا صُمُّ وَبُكُمْ فِي ٱلظُّلُكَ مَن يَشَإِ ٱللَّهُ يُضَلِلُهُ وَمَن يَشَأ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ اللَّ قُلُ أَرَءَ يْتَكُمْ إِنْ أَتَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَّكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ الْ اللهُ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ الْ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا ۚ إِلَىٰ أَمَدِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِٱلْبَأْسَلَةِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ بَعَنَرَعُونَ الْأَلُ فَلُولًا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُانُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ فَكُمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَى عِحَتَىٰ إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواا أَخَذَنَهُم بَعْنَةُ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ السَّ

﴿إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونُ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ ا وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّيِّهِ عَقْلَ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يُنَزِّلَ ءَايَةً وَلَكِكِنَّ أَكْ ثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

يقول تعالى لنبيه علا: (إنَّمَا يَسْتَجِيبُ)

لدعوتك، و يلبي رسالتك، و ينقاد لأمرك و نهيك

# (ٱلَّذِينَ يَسَمَعُونَ )

بقلوبهم ما ينفعهم، و هم أولو الألباب و الأسماع.

و المراد بالسماع هنا:-

سماع القلب و الاستجابة، و إلا فمجرد سماع الأذن،

يشترك فيه البر و الفاجر.

فكل المكلفين قد قامت عليهم حجة الله تعالى، باستماع آياته،

فلم يبق لهم عذر، في عدم القبول.

\*\*\* كقوله ﴿ لِيُنذِرَمَن كَانَ حَيًّا وَيَحِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ يس: ٧٠

## (وَٱلْمُوتَىٰ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ)

يحتمل أن المعنى، مقابل للمعنى المذكور. أي:-

إنما يستجيب لك أحياء القلوب،

و أما أموات القلوب، الذين لا يشعرون بسعادتهم، و لا يحسون بما ينجيهم، فإنهم لا يستجيبون لك، و لا ينقادون، و موعدهم القيامة،

# (يَبْعَثْهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ)

و يحتمل أن المراد بالآية، على ظاهرها،

و أن الله تعالى يقرر المعاد،

و أنه سيبعث الأموات يوم القيامة ثم ينبئهم بما كانوا يعملون.

و يكون هذا، متضمنا للترغيب في الاستجابة لله و رسوله،

و الترهيب من عدم ذلك.

(وَقَالُوا ) أي: المكذبون بالرسول، تعنتـــا و عنـــادا:-

يعنون بذلك آيات الاقتراح، التي يقترحونها بعقولهم الفاسدة و آرائهم الكاسدة. كقولهم:

﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِ مَ لَكَ حَتَىٰ تَفَجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن فَخِيلٍ وَعِنَبِ فَنُفَجِّرَ ٱلْأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا ﴿ أَوْ تُسْقِطَ ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْقِى بِٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْمِ كَتِي قَبِيلًا ﴿ أَنَّ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن ذُخُرُفٍ أَوْ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْقِى بِٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْمِ كَتَى تُنزِلَ عَلَيْنَا كِئنَا نَقْرَوُهُ أَوْلُ سُبْحَانَ رَبِّ مَنْ فَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن ذُخُرُفٍ أَوْ فَي فَى السَّمَآءِ وَلَن نُوْمِن لِرُقِيِكَ حَتَى تُنزِلَ عَلَيْنَا كِئنَا نَقْرَوُهُ أَوْلُ سُبْحَانَ رَبِّ هَالْمِسِواء: ٩٠ - ٩٣

(أل) مجيبا لقولهم

(إِنَّ ٱللَّهُ قَادِرُ عَلَىٰ أَن يُنَزِّلُ ءَايَةً)

فليس في قدرته قصور عن ذلك كيف و جميع الأشياء منقادة لعزته مذعنة لسلطانه؟

### (وَلَكِكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ)

فهم لجهلهم و عدم علمهم يطلبون ما هو شر لهم من الآيات التي لو جاءتهم فلم يؤمنوا بها لعوجلوا بالعقاب كما هي سنة الله التي لا تبديل لها

⊙و مع هذا فإن كان قصدهم الآيات التي تبين لهم الحق و توضح السبيل فقد أتى محمد والله على ما جاء به من الحق بحيث يتمكن العبد في كل مسألة من مسائل الدين أن يجد فيما جاء به عدة أدلة عقلية و نقلية بحيث لا تبقي في القلوب أدنى شك و ارتياب فتبارك الذي أرسل رسوله بالهدى و دين الحق و أيده بالآيات البينات

﴿ لِيَهْ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةِ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَتَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَسَمِيعُ عَلِيمُ

\*\*\* كقوله ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرُسِلَ بِٱلْآيَتِ إِلَّا أَن كَنَّ بَهِاٱلْأُوَّلُونَ وَءَالَيْنَا ثَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَأُومَا نُرُسِلُ بِٱلْآيَتِ إِلَّا تَغْوِيفًا ﴿ اللهِ اللهِ عَالَهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُلْمُلْمُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

﴿ إِن نَّشَأَ نُنَزِّلُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّتَ أَعَنكَ لَهُمْ لَهَا خَضِعِينَ ﴿ اللَّهُ الشعراء: ٤

وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلْيُرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ افْرَطْنَا فِ ٱلْكِتَنب

مِن شَيْءُ فُكَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ الله

### ( وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلْيَرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُم

أي :جميع الحيوانات، الأرضية و الهوائية، من البهائم و الوحوش و الطيور، كلها أمم أمثالكم خلقناها. كما خلقناكم،

و رزقناها كما رزقناكم،

و نفذت فيها مشيئتنا و قدرتنا، كما كانت نافذة فيكم.

### (مَّا فَرَّطْنَا)

أي: ما أهملنا و لا أغفلنا،

### (فِي ٱلْكِكتَابِ مِن شَيْعِ)

في اللوح المحفوظ شيئا من الأشياء،

بل جميع الأشياء، صغيرها و كبيرها، مثبتة في اللوح المحفوظ،

على ما هي عليه، فتقع جميع الحوادث طبق ما جرى به القلم.

و في هذه الآية، دليل على أن الكتاب الأول، قد حوى جميع الكائنات،

<u>O</u>و هذا أحد مراتب القضاء و القدر، فإنها أربع مــــراتب:-

1-علـــم الله الشامل لجميع الأشياء،

2-و كتـــابه المحيط بجميع الموجودات،

3-و مشيئتـــه و قدرته النافذة العامة لكل شيء،

4-و خلقـــه لجميع المخلوقات، حتى أفعال العباد.

٥ و يحتمل أن المراد بالكتاب، هذا القرآن،

و أن المعنى كالمعنى في قوله تعالى

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ النحل: ٨٩

وقوله (ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُعْشَرُونَ)

أي: جميع الأمم تُحشر و تُجمع إلى الله في موقف القيامة، في ذلك الموقف العظيم الهائل،

1-يجــازيهم بعدله و إحسانه،

2-و يمضي عليهم حكمه الذي يحمده عليه الأولون و الآخرون، أهل السماء و أهل الأرض.

\*\*\*قال بن عباس :إن حشرَها بعثُها يوم القيامة

﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتُ ﴾ النكوير: ٥

وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَدِتِنَا صُكُّرُ وَبُكُمْ فِي ٱلظُّلُمَاتُّمِن يَشَهِ اللَّهُ يُضَلِلْهُ

وَمَن يَشَأ يَجْعَلُهُ عَلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ اللهَ

## (وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا)

هذا بيان لحال المكذبين بآيات الله، المكذبين لرسله،

[أنهم قد سدوا على أنفسهم باب الهدى، و فتحوا باب الردى،]

و أنهم (صُرُّ)

عن سماع الحق

(وَبُكُمُّ )

عن النطق به، فلا ينطقون إلا بباطل.

(فِي ٱلظُّلُمَاتِ )

أي: منغمســـون في :-

[ظلمات الجهل، و الكفر، و الظلم، و العناد، و المعاصي.] و هذا من إضلال الله إياهم،

ف (مَن يَشَبِا ٱللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأ يَجَعَلْهُ عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ) لأنه المنفرد بالهداية و الإضلال، بحسب ما اقتضاه [فضله و حكمته.]

قُلُ أَرَءَ يُتَكُمْ إِنَّ أَتَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ مَا لَدَعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ صَدِقِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ

وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ اللهُ

يقول تعالى لرسوله: (عُكُلُ) للمشركين بالله، العادلين به غيره:

(أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ)

\*\*\*في الدنيا

## (أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ)

\*\*\*التي تبعثون فيها

### (أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ)

أي: إذا حصلت هذه المشقات،و هذه الكروب، التي يُضْطَرُ إلى دفعها،

هل تدعون آلهتكم و أصنامكم

أم تدعون ربكم الملك الحق المبين.

# ( بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ

فإذا كانت هذه حالكم مع أندادكم عند الشدائد، تنسونهم،

لعلمكم أنهم لا يملكون لك\_\_\_\_:-

[ضرا و لا نفعا، و لا موتا، و لا حياة، و لا نشورا.]

و تخلصون لله الدعاء، لعلمكم أنه هو النافع الضار، المجيب لدعوة المضطر،

فما بالكم في الرخاء تشركون به، و تجعلون له شركاء؟.

هل دلكم على ذلك، عقل أو نقل، أم عندكم من سلطان بهذا؟ بل تفترون على الله الكذب؟

\*\*\*كقوله ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَعَنكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ

أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ الإسراء: ٦٧

وَلَقَدُّ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَرِ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْ نَهُم بِالْبَأْسَلَةِ وَالضَّرَّاةِ لَعَلَّهُمْ بَصَرَّعُونَ الْ فَلَوَلاً إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطِنُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ فَلَمَّا فَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِّ شَوْمَ عِلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِّ شَوْمَ عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِّ شَوْمَ عَلَيْهِمْ أَبُولِسُونَ اللهِ عَلَيْهِمْ أَبْلِسُونَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ أَبْلِسُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

يقول تعالى: (وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَدِ مِن قَبْلِك)

من الأمم السالفين، و القرون المتقدمين، فكذبوا رسلنا، و جحدوا بآياتنا.

(فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَلَةِ وَٱلضَّرُّلَةِ)

أي: بالفقر و المرض و الآفات، و المصائب، رحمة منا بهم.

(بِٱلْبَأْسَلَةِ)

\*\*\*الفقر و الضيق في العيش

(وَٱلضَّرَّلَةِ)

\*\*\*و هي الأمراض و الأسقام و الآلام

(لَعَلَّهُمْ بِنَصْرُعُونَ )

إلينا، و يلجأون عند الشدة إلينا.

(فَلُوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا)

\*الميسر:فهلا إذ جاء هذه الأمم المكذبة بلاؤنا

### (تَضَرَّعُواْ)

تذللوا لنا،

### (وَلَكِكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ)

أي: استحجرت فلا تلين للحق.

### (وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ)

\*الميسر: ما كانوا يعملون من المعاصي، و يأتون من الشرك.

○ فظنوا أن ما هم عليه دين الحق، فتمتعوا في باطلهم بُرْهة من الزمان، و لعب بعقولهم الشيطان.

### (فَكَمَّانَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ عِ)

\* الميسر: فلما تركوا العمل بأوامر الله تعالى معرضين عنها،

### (فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِ شَيْءٍ)

Oمن الدنيا و لذاتها و غفلاتها.

\*\*\*و هذا استدراج منه تعالي و إملاء لهم عياذا بالله من مكره

# (حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواً)

\*\*\*من الأموال و الأولاد و الأرزاق

### (أَخَذْنَهُم بَغْتَةُ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ)

أي: آيسون من كل خير، و هذا أشد ما يكون من العذاب،

أن يؤخذوا على غرة، و غفلة و طمأنينة، ليكــــون:-

1-أشـــد لعقوبتهم،

2-و أعظ\_\_\_\_ لمصيبتهم.

\*\*\* مسند أحمد مخرجا

17311 عَنْ عُقْبَةَ بْن عَامِر، عَن النَّبِيِّ عَلَيْقَالَ:

«إِذَا رَأَيْتَ اللَّهَ يُعْطِيَ الْعَبْدِ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى مَعَاصِيهِ مَا يُحِبُّ،

فَإِنَّهَا هُوَ اسْتِدْرَاجٌ»

ثُمَّ تَلَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: {فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا هِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ} [الأنعام: 44]

## الاعجاز

## ( وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلْيَرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ

http://quran-m.com/container2.php?fun=artview&id=1069

#### خلاصة كلام المفسرين:

الطيور و الدواب مثل بني البشر من حيث:-

1-أن الله رزاقهم و محجيهم و مميتهم و أكتساب الرزق

2-و من حيث الطباع و السلوك و الأخلاق،

1-فمن الطيور من خلُقه السرقة

2-و منهم من طبعه الغدر

3-و منهم الوفي ومنهم المسالم ومنهم الشرس

4-و منهم الاستغلالي

5-و منهم الوفي لزوجته و منهم الخائن و منهم.. الخ.

#### مثال على الغش عند الحيوانات:

هناك سلوك يسميه العلماء بالتطفل

و لكن هو مثال صارخ عن الغش عند الحيوانات.

أما تعريف التطفل: هو سلوك تسلكه بعض أنواع من الطيور،

حيث تضع بيوضها في أعشاش أنواع أخرى من طيور

و يقوم الزوج المستضيف بحضانة البيوض و إطعام الفراخ حتى بلوغ مرحلة البلوغ

و من أشهر الأمثلة على ذلك هو:-

1- تصرف طائر الوقواق <u>Common Cuckoo</u> الرمادي الذي يتطفل على أعشاش بعض أنواع الطيور

2-و هناك مثال آخر هو طائر السنونو ذات الرأس الأسود

و التي تضع البيوض في أعشاش طيور النورس و طيور البط،

و من أهم الفصائل التي تلجئ إلى هذا السلوك هي:

Anatidae Estrildidae GIcterinae GIndicatoridae Cuculidae

و كذلك يظهر هذا السلوك السمندرات، الأسماك و حتى الحشرات.



طائر <u>Acrocephalus</u> يقوم بتغذية ما يظنه فرخه و هو فرخ <u>طائر</u> الوقواق وهذه الظاهر تدعى التطفل في الحضانة

#### كيفية و ضع البيوض في أعشاش الطيور الأخرى:

إن عملية وضع البيوض في أعشاش الطيور الأخرى تخبرنا أن الطيور التي قامت بذلك هي الأخرى مت تربيتها بنفس الطريقة حيث وضعت في أعشاش مضيفة حتى وصلت إلى سن البلوغ

⊙و قد طورت هذه الطيور أساليب لفعل ذلك حيث غالبا ما تقوم أنثى الطير بهذه العملية حيث تقوم بها في أقصى درجات السرية و بعد مراقبة شديدة لمجموعة من الأعشاش المستهدفة و حلت طائر الوقواق فإن الذكر يتدخل للتمويه حيث يبدأ بالغناء بالقرب من العش الهدف لإلهاء أصحاب العش و تقوم الأنثى بوضع البيض فيه.

⊙و بعض الطيور الأخرى تقوم بتحطيم إحدى البيوض و وضع بيضتها مكانها وهذا لإخفاء الزيادة في عدد البيوض التي من الممكن أن ينتبه إليها

الطير المضيف، و تتم عملية الوضع في وقت وجيز حيث لا تتعدى ثلاث ثواني عند بعض الأنواع في حين تأخذ العملية عدة دقائق في الحالة العادية عند الطيور.

كما أن غو فراخ الطيور المتطفلة يكون أسرع بكثير من غو فراخ الطيور المضيفة مما يؤثر في عملية التغذية

و بالتالي فهي تحصل على النصيب الأكبر لأنها اكبر من حيث الحجم و اقوي من الفراخ الأخرى للطير المضيف.

3-يقوم طائر الفرقاط (Frigatebird) بسرقة طعام فراخ طائر زرقاء القدمين (Blue-footed Booby)

فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَنَامِينَ ﴿ ثُنَّ قُلْ أَرَءَ يَشُمْ إِنَّ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمَّعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَّمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَكُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم لَّكِيْظُر كَيْف نُصَرِّفُ ٱلْآيَنتِ ثُمَّ هُمْ يَصِّدِفُونَ ﴿ ثَلُ أَرْءَيْتَكُمْ إِنْ أَنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينٌ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِايكِتِنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ فَالَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَّ إِنْ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ قُلُ هَلَ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَّرُونَ ١٠٠ وَأَنذِر بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓا إِلَىٰ رَبِّهِ لَمُ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَإِلَى اللهُ عَلَيْهُمُ لِللَّهُمْ يَنَقُونَ الله وَلا تَظُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَ لَهُمَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ السَّ

فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْوَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الْكَالُونُ (وَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ)

\*الميسر: فاستؤصل هؤلاء القوم و أُهلكوا

إذ كفروا بالله و كذّبوا رسله، فلم يبق منهم أحد. Oأي اصطلموا( $\hat{\mathbf{I}}$ ) بالعذاب، و تقطعت بهم الأسباب.

### (وَٱلْحُمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ)

على ما قضاه و قدره، من هلاك المكذبين.

فإن بذلك، تتبين آياته، و إكرامه لأوليائه، و إهانته لأعدائه،

و صدق ما جاءت به المرسلون.

قُلْ أَرَءَ يَنْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَا أُغَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ انْظُرْ كَنْ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ إِنْ أَنسَكُمْ إِنْ أَنسَكُمْ إِنْ أَنسَكُمْ

عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْجَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ اللَّهُ يَعْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِلِمُونَ ﴿ اللهِ يَخْبُرُ تَعَالَى، أنه كما أنه هو المتفرد بخلق الأشياء و تدبيرها،

فإنه المنفرد بالوحدانية و الإلهية فقال:

(قُلْ أَرَءَيْتُمْ لِنَ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُمُ فبقيتم بلا سمع و لا بصر و لا عقل

\*\*\*فإنه ﴿ قُلْهُوا لَذِى أَنشَأَكُرُ وَجَعَلَ لَكُرُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَـٰرَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًا مَّانَشُكُرُونَ ﴾ الملك: ٢٣

المسة. \*\*\*وَ يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ هَذَا عِبَارَةٌ عَنْ مَنْعِ الاِنْتِفَاعِ بِهِمَا الاِنْتِفَاعَ الشَّرْعِيَّ؛

استؤصل

وَ لِهَذَا قَالَ: {وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُمْ}

كَهَا قَالَ: {أَمَّنْ مَالِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ} [يُونُسَ: 31] ،

وَ قَالَ: {وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ} [الْأَنْفَالِ: 24]

# (مَّنْ إِلَنَّهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَّهِ)

فإذا لم يكن غير الله يأتي بذلك،

فلم عبدتم معه من لا قدرة له على شيء إلا إذا شاءه الله.

و هذا من أدلة التوحيد و بطلان الشرك، و لهذا قال:

### (أنظر كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيكتِ)

أي: ننوعها، و نأتي بها في كل فن، و لتنير الحق، و تتبين سبيل المجرمين.

### (ثُمَّ هُمُ)

مع هذا البيان التام

### (يَصِّدِفُونَ )

عن آیات الله، و یعرضون عنها.

### (قُلُ أَرَءَ يُتَّكُّمُ )

أي: أخبروني

### (إِنْ أَنَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ بَغْتَةً)

أي: مفاجأة

### (أَوْجَهْرَةً)

أو قد تقدم أمامه مقدمات، تعلمون بها وقوعه.

### (هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمُوكَ)

الذين صاروا سببا لوقوع العذاب بهم، بظلمهم و عنادهم.

فاحذروا أن تقيموا على الظلم، فإنه الهلاك الأبدي، و الشقاء السرمدي.

# وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا

هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِاللَّهِ مَا كَانُوا يَعْسُقُونَ ﴿ إِمَا كَانُوا يَعْسُقُونَ ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينٍ )

يذكر تعالى، زبدة ما أرسل به المرسلين؛ أنه البشارة و النذارة،

و ذلك مستلزم لبيان:-

1-المُبَشْر و المُبَشْر به،

2-و الأعمــال التي إذا عملها العبد، حصلت له البشارة.

4-و الأعمال التي من عملها، حقت عليه النذارة.

و لكن الناس انقسموا - بحسب إجابتهم لدعوتهم و عدمها- إلى قسمين:

### 1-(فكن عامن)

أي: آمن بالله و ملائكته، و كتبه، و رسله و اليوم الآخر،

و (وَأَصْلَحَ)

إيمانه و أعماله و نيته

(فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمَ)

فيما يستقبــــل

(وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ)

على ما مضــــى.

2-( وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَاينتِنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ)

(بِمَاكَانُوا يَفْسُقُونَ).

قُل لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَّكُإِنْ

أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّى قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَّرُونَ ۖ

يقول تعالى لنبيه عليه المقترحين عليه الآيات،

أو القائلين له: -إنما تدعونا لنتخذك إلها مع الله.

( قُل لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآيِنُ ٱللَّهِ)

أي: مفاتيح رزقه و رحمته.

(وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ)

و إنما ذلك كله عند الله فهو الذي

(ما يفتح للناس مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكْ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ) و هو وحده عالم الغيب و الشهادة

فلا يظهر على غيبه أحدا إلا من ارتضى من رسول.

# (وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ )

فأكون نافذ التصرف قويا، فلست أدعي فوق منزلتي، التي أنزلني الله بها.

# (إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّىٰ)

أي: هذا غايتي و منتهى أمري و أعلاه، إن أتبع إلا ما يوحى إلي،

#### <u>فــــــــ</u>

1-أعمـــل به في نفسي،

2-و أدعـــو الخلق كلهم إلى ذلك.

• فإذا عَرَفْتَ منزلتي، فلأي شيء يبحث الباحث معي،

أو يطلب مني أمرا لست أدعيه، و هل يلزم الإنسان، بغير ما هو بصدده؟. و لأي شيء إذا دعوتكم، بما أوحي إلي أن تلزموني أني أدعي لنفسي غير مرتبتي.

و هل هذا إلا ظلم منكم، و عناد، و تمرد؟

قل لهم في بيان الفرق، بين من قبل دعوتي، و انقاد لما أوحي إلي،

و بين من لم يكن كذلك

### (قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ)

\*الميسر: هل يستوي الكافر الذي عُمِي عن آيات الله تعالى فلم يؤمن بها

## (وَٱلْبَصِيرُ )

و المؤمن الذي أبصر آيات الله فآمن بها؟

### (أَفَلا تَنَفَكُّرُونَ )

\* أفلا تتفكرون في آيات الله؛ لتبصروا الحق فتؤمنوا به \*

🔾 فتنزلون الأشياء منازلها، و تختارون ما هو أولى بالاختيار و الإيثار؟

\*\*\* كقوله ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِّكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ۚ إِنَّا يَلَذَكُّو أُولُوا ٱلْأَلْبَ بِ ﴿ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

### ( وَأَنذِرُ بِهِ )

هذا القرآن نذارة للخلق كلهم، و لكن إنما ينتفع به

# (ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعْشَرُوۤا إِلَى رَبِّهِمْ)

فهم متيقنون للانتقال، من هذه الدار، إلى دار القرار،

فلذلك يستصحبون ما ينفعهم و يدَعُون ما يضرهم.

### (لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ )

أي: لا من دون الله

### (وَلِيٌّ )

أي: من يتولى أمرهم فيحصّل لهم المطلوب، و يدفع عنهم المحذور،

### (وَلَا شَفِيعٌ)

و لا من يشفع لهم، لأن الخلق كلهم، ليس لهم من الأمر شيء.

# (لَّعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ)

الله، بامتثال أوامره، و اجتناب نواهیه،

فإن الإنذار موجب لذلك، و سبب من أسبابه.

# (وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَ لَمُ

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

صحيح مسلم

241)3 عَنْ سُعْدِ بِن أَبِي وَقَاصَ "

فِيَّ نَزَلَتْ: {وَلَا تَطْرُدِ النَّدِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ } [الأنعام:52] قَالَ:-

نَزَلَتْ في ستّة:-

أَنَا و اَبْنُ مَسَعُود مِنْهُمْ، وَ كَانَ الْمُشْرِكُونَ قَالُوا لَهُ: تُدْنِي هَؤُلَاءِ " \* حدثنا أبو بكر بن أبى شيبة عن سعد قال:-

كنا مع النبي رسية نفر فقال المشركون للنبي رسية:

اطرد هؤلاء لا يجترئون علينا.

قال: و كنت أنا و ابن مسعود ورجل من هذيل و بلال و رجلان لست أسميهما

فوقع في نفس رسول الله الله الله الله الله أن يقع فحدث نفسه فأنزل الله عز وجل

وَلا تَطْرُدِ النَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ} [

( )

آي: لا تطرد عنك، و عن مجالستك، أهل العبادة و الإخلاص، رغبة في مجالسة غيرهم، من الملازمين لدعاء ربهم،

Cدعاء العبادة :-

بالذكر و الصلاة و نحوها

0و دعاء المسألة:-

الحديث أخرجه ابن ماجه رقم 4128 وابن جرير ج7 ص202 والحاكم في المستدرك ج8 ص810 وقال صحيح على شرطهما وأقره الذهبى وأبو نعيم في الحلية ج1 ص840 وص840 وابن أبي حاتم ج1 ص840 وابن أبي حاتم ج

في أول النهار و آخره،

# (يُرِيدُونَ وَجَهَدُهُ)

و هم قاصدون بذلك وجه الله،

ليس لهم من الأغراض سوى ذلك الغرض الجليل،

فهؤلاء ليسوا مستحقين للطرد و الإعراض عنهم،

Оبل مستحقون لموالاتهم و محبتهم، و إدنائهم، و تقريبهم،

### **ا**لأنهــــم :-

1-الصف\_\_\_وة من الخلق و إن كانوا فقراء،

2-و الأعـــزاء في الحقيقة و إن كانوا عند الناس أذلاء.

(مَا عَلَيُّكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ) أي: كُلُّ له حسابه، و له عمله الحسن، و عمله القبيح.

# (فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّالِلِمِينَ)

و قد امتثل عليهاهذا الأمر، أشد امتثال،

فكان إذا جلس الفقراء من المؤمنين: –

1-صَبَّــر نفسه معهم،

2-و أحسين معاملتهم،

3-و ألان لهـــم جانبه،

4-و حســن خلقه،

5-و قـــربهم منه،

بل كانوا هم أكثر أهل مجلسه رضي الله عنهم.

⊙و كان سبب نزول هذه الآيات، أن أناسا من قريش، أو من أجلاف العرب قالوا للنبي ﷺ: –

إن أردت أن نؤمن لك و نتبعك، فاطرد فلانا و فلانا، أناسا من فقراء الصحابة، فإنا نستحيي أن ترانا العرب جالسين مع هؤلاء الفقراء،

فحمله حبه لإسلامهم، و اتباعهم له،

فحدثته نفسه بذلك. فعاتبه الله بهذه الآية و نحوها.

وَكَذَالِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَنَوُلَآءِ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَّأَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّلْكِرِينَ ﴿ ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنْتِنَا فَقُلْ سَكَنُّمُ عَلَيْكُمْ كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءُ الْبِحَهَ لَقِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ ١٠٠ وَكَذَاكِ نُفَصِّلُ ٱلْآيكتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ۚ قُلْ إِنِّي نَهِيتُ أَنَّ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُلُ لًا أَنَّهِ أَهُوآءَ كُم قَدْ صَلَلْتُ إِذَا وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ اللَّ قُلْ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي وَكَذَّبْتُم بِفِّمَا عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِمِوْ إِن ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ يَقُصُ ٱلْحَقُّ وَهُو خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ ﴿ فَا قُل لَّوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِـ ا لَقُضِى ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴿ فَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوْوَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُومَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلْمَنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنَٰبِ مُبِينِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَلُولُآءِ مَنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِ ثُنَالَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّحِرِينَ ﴿ ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَلِتِنَا فَقُلْ سَكَمُ

# عَلَيْكُمْ كَتَبَرَبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءًا إِجَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ (اللهُ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيكتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ (اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

### (وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ)

أي: هذا من ابتلاء الله لعباده،

حيث جعل بعضهم غنيا؛ و بعضهم فقيرا، و بعضهم شريفا، و بعضهم وضيعا، فإذا مَنَّ الله بالإيمان على الفقير أو الوضيع؛

كان ذلك محل محنة للغنى و الشريف

فإن كان قصده الحق و اتباعه، آمن و أسلم،

و لم يمنعه من ذلك مشاركه الذي يراه دونه بالغنى أو الشرف،

و إن لم يكن صادقا في طلب الحق، كانت هذه عقبة ترده عن اتباع الحق.

و قالوا محتقرين لمن يرونهم دونهم:

# (أَهَلَوُكُو مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَأً)

فمنعهم هذا من اتباع الحق، لعدم زكائهم،

قال الله مجيبا لكلامهم المتضمن الاعتراض على الله في هداية هؤلاء،

و عدم هدايتهم هم.

\*\*\* مَا كَانَ اللَّهُ لِيَهْدِيَ هَؤُلَاءِ إِلَى الْخَيْرِ -لَوْ كَانَ مَا صَارُوا إِلَيْهِ خَيْرًا – وَ يَدَعَنَا، كَمَا قَالُوا: {لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ} [الْأَحْقَافِ: 11] ، وَ كَمَا قَالَ تَعَالَى: {وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيًّا} [مَرْيَمَ: 73] .

# أَلْيَسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ )

1-يعـــرفون النعمة،

2-و يـــــقرون بها،

3-و يقـــومون بما تقتضيه من العمل الصالح،

فيضع فضله و منته عليهم، دون من ليس بشاكر،

فإن الله تعالى حكيم، لا يضع فضله عند من ليس له بأهل،

و هؤلاء المعترضون بهذا الوصف، بخلاف من مَنَّ الله عليهم بالإيمان،

من الفقراء و غيرهم فإنهم هم الشاكرون.

و لما نهى الله رسوله، عن طرد المؤمنين القانتين،

أمَره بمقابلتهم بالإكرام و الإعظام، و التبجيل و الاحترام،

فقال: (وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايِئَتِنَا فَقُلُ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ )

1-حَيِّه و رحِّب بهم

2-و لَقِّهـــم منك تحية و سلاما،

3-و بشـــرهم بما ينشط عزائمهم و هممهم، من:-

#### رحمـــة الله،

و سَعـــة جوده و إحسانه،

4-و حثه على كل سبب و طريق، يوصل لذلك.

5-و رَهِّبْهـــم من الإقامة على الذنوب،

6-و أُمُرْهــــم بالتوبة من المعاصي، لينـالوا مغفرة ربهم و جُوْدِه، و لهذا قال:

# كَتَّبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءُ الْجِهَالَةِ) \*\*\* قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ: كُلُّ مَنْ عَصَى اللَّهَ فَهُوَ جَاهِلٌ.

# (ثُعُ تَابَ مِنْ بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ )

أي: فلا بد مع ترك الذنوب و الإقلاع، و الندم عليها، مــــن:-

1-إصلى العمل،

2-و أداء ما أوجب الله،

فإذا وجد ذلك كله (فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ)

أي: صب عليهم من مغفرته و رحمته، بحسب ما قاموا به، مما أمرهم به.

#### (وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيِكَتِ )

أي: نوضحها و نبينها، و نميز بين طريق الهدى من الضلال، و الغي و الرشاد،

-<u>:</u>\_\_\_\_\_\_

1-يهتـــدي بذلك المهتدون،

2-و يتبيـــن الحق الذي ينبغي سلوكه.

# (وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ)

\*\*\*و لتظهر طريق المجرمين المخالفين للرسل

الموصلة إلى سخط الله و عذابه،

○فإن سبيل المجرمين إذا استبانت و اتضحت، أمكن اجتنابها، و البعد منها، بخلاف ما لو كانت مشتبهة ملتبسة،

فإنه لا يحصل هذا المقصود الجليل.

قُلْ إِنِي نُهِيتُ أَنَّ أَعَبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّقُلُ لَا آلَيْعُ أَهْوَاءَ كُمُّ قَدْ ضَكَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴿ ثَلَ قُلْ إِنِي عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّبِي وَكَذَبْتُم ضَكَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهُتَدِينَ ﴿ ثَلْ قُلْ إِنِي عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّبِي وَكَذَبْتُم بِدَّ مَا عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِدِءَ لَقُضِي الْخَقُ وَهُو خَيْرُ الْفَاصِلِينَ ﴿ ثَلْ قُلُ لَوْ أَنَّ عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِدِء لَقُضِي الْأَمْرُ بَيْنِي وَبَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ ﴿ ثَلْ اللَّهُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ ﴿ ثَلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ الْمُعَلِّلُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ الْمُعَلِّينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِاللَّهُ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ الْمُعَلِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْمُعَلِينَ اللَّهُ الْعَلِيدِينَ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ الْعَلَيْدِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْعَلَيْدِينَ الْمُؤْمِنِ اللْعَلَيْمِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْعَلِيمِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنُ اللَهُ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُومِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ اللْمُومُ اللْمُؤْمُ الْمُ

يقول تعالى لنبيه ﷺ: (قُلُ )

لهؤلاء المشركين الذين يدعون مع الله آلهة أخرى:

(إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ)

من الأنداد و الأوثان، التسيى:-

لا تملك نفعا و لا ضرا، و لا موتا و لا حياة و لا نشورا، فإن هذا باطل، و ليس لكم فيه حجة بل و لا شبهة، و لا اتباع الهوى الذي اتباعه أعظم الضلال،

و لهذا قال أَقُل لَا أَنَّعُ أَهْوَاءَ كُمُّ قَدَّ ضَلَلْتُ إِذًا )

أي: إن اتبعت أهواءكم

#### (وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ)

بوجه من الوجوه. و أما ما أنا عليه، من توحيد الله و إخلاص العمل له، فإنه هو الحق الذي تقوم عليه البراهين و الأدلة القاطعة.

# (قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةِ مِّن زَّيِّي)

\*\*\*علي بصيرة من شريعة الله التي أوحاها الله إليَّ

أي: على يقين مبين، بصحته، و بطلان ما عداه،

و هذه شهادة من الرسول جازمة، لا تقبل التردد،

و هو أعدل الشهود على الإطلاق. فَصَّدق بها المؤمنون،

و تبين لهم من صحتها و صدقها، بحسب ما مَنَّ الله به عليهم.

#### (وَكَذَّبْتُم بِهِءً)

( و ) لكنكم أيها المشركون –

و هو لا يستحق هذا منكم، و لا يليق به إلا التصديق،

و إذا استمررتم على تكذيبكم،

فاعلموا أن العذاب واقع بكم لا محالة، و هو عند الله،

هو الذي ينزله عليكم، إذا شاء، و كيف شاء،

#### (مَاعِندِی مَاتَسْتَعْجِلُونَ بِدِيً

و إن استعجلتم به، فليس بيدي من الأمر شيء

#### (إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ)

فكما أنه هو الذي حكم بالحكم الشرعي، فأمر و نهي،

فإنه سيحكم بالحكم الجزائي، فيثيب و يعاقب، بحسب ما تقتضيه حكمته.

فالاعتراض على حكمه مطلقا مدفوع،

# المروم (يقصُّ أَلْحَقٌ )

و قد أوضح السبيل، و قص على عباده الحق قصا،

1-قط\_\_\_\_ع به معاذیرهم،

2-و انقط\_\_\_عت له حجتهم،

**-**:\_\_\_\_\_

1-ي\_\_\_\_هلك من هلك عن بينة،

2-و يحيــا من حي عن بينة

\*\*\*إنها يرجع أمر ذلك الى الله إن شاء عجَّل لكم ما سألتموه و إن شاء أنظركم و أجَّلكم لما له في ذلك من الحكمة العظيمة

#### (وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَاصِلِينَ )

بين عباده، في الدنيا و الآخرة، فيفصل بينهم فصلا يحمده عليه،

حتى من قضى عليه، و وجه الحق نحوه.

\*\*\*و هو خير من فصل القضايا و خير الفاتحين في الحكم بين عباده

(قُل ) للمستعجلين بالعذاب، جهلا و عنادا و ظلما،

# (لَّوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ - لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ

فأوقعته بكم و لا خير لكم في ذلك،

و لكن الأمر، عند الحليم الصبور،

الذي يعصيه العاصون،

و يتجرأ عليه المتجرئون،

و هو يعافيهم، و يرزقهم،

و يسدي عليهم نعمه، الظاهرة و الباطنة.

# (وَأُلَّهُ أَعْلَمُ بِٱلظَّلِمِينَ)

لا يخفى عليه من أحوالهم شيء، فيمهلهم و لا يهملهم.

# الْمُؤْوَيَعْكُمُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُؤُويَعْكُمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ الْمُؤوديَعْكُمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ

\*\*\* صحيح البخاري

1039 عَنِ ابْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ: مِفْتَاحُ الغَيْبِ خَمْسٌ لاَ يَعْلَمُهَا إِلَّا اللَّهُ:

1-لاَ يَعْلَمُ أَحَدٌ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ، 2-وَ لاَ يَعْلَمُ أَحَدٌ مَا يَكُونُ فِي الأَرْحَامِ، 3-وَ لاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا، 4-وَ مَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ، 5-وَ مَا يَدْرِي أَحَدٌ مَتَى يَجِيءُ المَطَرُ "

\*\*\*كقوله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعُلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا

تَدْرِي نَفْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَذَا لَوَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيكُ خَبِيرُ

#### کی لقمان: ۳۶

هذه الآية العظيمة، من أعظم الآيات تفصيلا لعلمه المحيط،

و أنه شامل للغيوب كلها، التي يطلع منها ما شاء من خلقه.

و كثير منها طوى علمه عن الملائكة المقربين، و الأنبياء المرسلين،

فضلا عن غيرهم من العالمين،

و أنه يعلم ما في البراري و القفار، من الحيوانات، و الأشجار، و الرمال و الحصى، و التراب، و ما في البحار من حيواناتها، و معادنها، و صيدها، و غير ذلك مما تحتويه أرجاؤها، و يشتمل عليه ماؤها.

#### (وَمَا تَسْفُطُ مِن وَرَقَ تِهِ )

من أشجار البر و البحر، و البلدان و القفر، و الدنيا و الآخرة

# (إِلَّا يَمْ لَمُهَا وَلَاحَبَّةِ فِي ظُلْمَكَتِ ٱلْأَرْضِ)

من حبوب الثمار و الزروع، و حبوب البذور التي يبذرها الخلق؛ و بذور النوابت البرية التي ينشئ منها أصناف النباتات.

# (وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ )

هذا عموم بعد خصوص

# (إِلَّا فِي كِنَابِ مُبِينٍ)

و هو اللوح المحفوظ، قد حواها، و اشتمل عليها،

و بعض هذا المذكور، يبهر عقول العقلاء، و يذهل أفئدة النبلاء،

فدل هذا على عظمة الرب العظيم و سعته، في أوصافه كلها.

و أن الخلق - من أولهم إلى آخرهم لو اجتمعوا على أن يحيطوا ببعض صفاته، لم يكن لهم قدرة و لا وسع في ذلك،

فتبارك الرب العظيم، الواسع العليم، الحميد المجيد، الشهيد، المحيط.

وجل مِنْ إله، لا يحصى أحد ثناء عليه،

بل كما أثنى على نفسه، و فوق ما يثني عليه عباده،

فهذه الآية، دلــــت على:-

1-علمه المحيط بجميع الأشياء،

2-و كتابه المحيط بجميع الحوادث.

وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّىٰ ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَيِّكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الله وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُوْرُسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآهَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ۗ ﴿ ثُمَّ رُدُّوٓ ا إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَئَهُمُ ٱلْحَوَّاٰ لَا لَهُ ٱلْحَكْمُ وَهُوَ أَمْرَعُ ٱلْحَكِسِدِينَ اللَّ قُلْ مَن يُنَجِيكُم مِن ظُلْمُتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفَيَةً لَّهِنَ أَنجَننَا مِنْ هَلَذِهِ ـ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّلِكِرِينَ ﴿ ۖ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ ۚ ۚ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضَّ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَكَ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ اللَّهِ وَكَذَّبَ بِهِـ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ اللَّهِ لِكُلِّ نَبَلٍ مُّسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَغُوضُونَ فِي ءَايَكِنِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَقَىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ وَإِمَّا يُنسِينَّكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا نَقْعُدُ بَعْدَ ٱلذِّحْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِالَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَادِ ثُمُّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُعْفَى أَلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَيِّثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الْ اللهُ لَيُقْضَى أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَدً إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَيِّثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللهِ

# وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَمُوَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَاتَهَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ﴾

# ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى اللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَوَّالَا لَهُ ٱلْحَكُّمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَكِيدِينَ اللهُ

\*\*\*كقوله ﴿ وَمِن رَّحْمَتِهِ عَكَلَ لَكُمْ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَلِتَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ -

وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾ القصص: ٧٣

1-تقـــرير لألوهيته،

2-و احتجـــاج على المشركين به،

3-و بيـــان أنه تعالى المستحق للحب و التعظيم، و الإجلال و الإكرام،

# (وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّىٰكُم بِٱلَّيْلِ)

فأخبر أنه وحده، المتفرد بتدبير عباده، في يقظتهم و منامهم،

و أنه يتوفاهم بالليل، [وفاة النوم]

و تستريح أبدانهم،

و يبعثهم في اليقظة من نومهم، ليتصرفوا في مصالحهم الدينية و الدنيوية

# (وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُ عِ بِٱلنَّهَادِ)

\*\*\*أي في النهار

و هو -تعالى- يعلم ما جرحوا و ماكسبوا من تلك الأعمال.

# (ثُمُّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ )

\*الميسر: ثم يعيد أرواحكم إلى أجسامكم باليقظة من النوم نهاراً بما يشبه الأحياء بعد الموت؛

#### (لِيُقْضَىٰ )

فيقضى بهذا التدبير،

(أَجَلُّ مُسَمَّى)،

و هو: أجل الحياة،

و لهذا قال: (ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ)

\*\*\*يوم القيامة

0لا إلى غيره

(ثُمَّ يُنَيِّفُكُم بِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ)

من خير و شر.

(وَهُوَ ) تعالى

(ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ }

\*\*\* هُوَ الَّذِي قَهَرَ كُلَّ شَيْءٍ، وَ خَضَعَ لِجَلَالِهِ وَعَظَمَتِهِ وَ كِبْرِيَائِهِ كُلُّ شَيْءٍ.

نيفذ فيهم إرادته الشاملة، و مشيئته العامة،

فليسوا يملكون من الأمر شيئا،

و لا يتحركون و لا يسكنون إلا بإذنه،

# ﴿وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً }

Oو مع ذلك، فقد وكل بالعباد حفظةً من الملائكة، :-

1-يحفظ ون العبد

كَمَا قَالَ تَعَالَى {لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ} [الرَّعْد: 11] ،

2-و يحفظ ون عليه ما عمل (((\*\*\*وَ يُحْصُونَهُ عَلَيْهِ )))

كما قال تعالى:

{وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ \* كِرَامًا كَاتِبِينَ \* يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ}

[الِانْفطَارِ: 10 -12] ،

وَ قَالَ: {عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ} [ق: 17، 18] .

فهذا حفظه لهم في حال الحياة

(حَتَىٰ إِذَا جَلَةَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنًا)

أي الملائكة الموكلون بقبض الأرواح

(وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ )

في ذلك فلا يزيدون ساعة مما قدره الله و قضاه و لا ينقصون

و لا ينفذون من ذلك إلا بحسب المراسيم الإلهية و التقادير الربانية \*\*\* في حِفْظ رُوح الْمُتَوَفَّ،

بَلْ يَخْفَظُونَهَا وَ يُنْزِلُونَهَا حَيْثُ شَاءَ اللَّهُ، عَزَّ وَجَلَّ:-

1-إِنْ كَانَ مِنَ الْأَبْرَارِ فَفِي عِلِّينَ،

2-وَ إِنْ كَانَ مِنَ الْفُجَّارِ قَفِي سِجِّينِ، عِيَاذًا بِاللَّهِ مِنْ ذَلِكَ.

( ألم )

بعد الموت و الحياة البرزخية و ما فيها من الخير و الشر

# (رُدُّواً إِلَى اللَّهِ مَوْلَنْهُمُ ٱلْحَقِّ)

1-تولاهم بحكمه القدري فنفذ فيهم ما شاء من أنواع التدبير

2-ثم تـــولاهم بأمــره و نهيــه

3-و أرســـل إليهم الرسل

4-و أنـــزل عليهم الكتب

<u>O</u>ثـــم ردوا إليه لـــــ-

1-يتـــولى الحكم فيهم بالجزاء

2-و يثيبه على ما عملوا من الخيرات

3-و يعاقبه على الشرور و السيئات

وَ لَهَذَا قَالَ (أَلَا لَهُ ٱلْخُكُمُ)

\*الميسر: ألا له القضاء والفصل يوم القيامة بين عباده

#### Oوحده لا شريك له

# (ثُمَّ دُدُّواً وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَكِسِينَ )

\* الجزائري: لا يحتاج إلى فكرة وروية و لا عقد يد.

\* شرح السنة للبغوي:

وَ قَالَ اللّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: {إِنّ اللّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ}[إِبْرَاهِيم:51]، أي: حسابه واقع لا محالة،

و كل ما هُو واقع لا محالة، فهُو سريع،

وَ قِيلَ: سرعَة حسابه أَنَّهُ لَا يشْغلهُ حِساب واحدِ عَنْ حِساب الآخر،

ُلا يشْغلهُ سمع عَنْ سمع، فَهُو َ أَسْرِعِ الحاسبين.

الكمال علمه و حفظه لأعمالهم بما أثبته في اللوح المحفوظ

ثم أثبتته ملائكته في الكتاب الذي بأيديهم

فإذا كـــان تعالى هـــو:-

1-المنفـــرد بالخلق و التدبير

2-و هو القـــاهر فوق عباده

3-و قد اعتنــــي بهم كل الاعتناء في جميع أحوالهم

4-و هو الذي له الحكم القدري و الحكم الشرعي و الحكم الجزائي

[فأين للمشركين العدولُ عن من هذا و صفه و نعته إلى عبادة من ليس له من

الأمر شيء و لا عنده مثقال ذرة من النفع و لا له قدرة و إرادة ؟ ] أما و الله لو علموا حلم الله عليهم و عفوه و رحمته بهم

1-يبـــارزونه بالشرك و الكفران

2-و يتجـــرءون على عظمته بالإفك و البهتان

و هو يعافيهـــم و يرزقهـــم

-:\_\_\_\_\_

2-و ذهلـــت عقولهم في حبه

3-و لمقتــوا أنفسهم أشد المقت

[حيث انقادوا لداعي الشيطان الموجب للخزي و الخسران]

و لكنهم قوم لا يعقلون.

\*\*\* كقوله ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْأُوَّلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴿ اللهِ الْمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَدِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ ﴾ الواقعة: ٤٩ ـ ٥٠

قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَمِنْ أَنجَننَا مِنْ هَذِهِ عَلَى مَن يُنجَّيكُم مِّنهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ يُنجَيِّكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تَشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهُ مِنْهِ مِنْهُ مَنْهُا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تَشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْهُ مَنْهُا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تَشْرِكُونَ اللَّهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تَشْرِكُونَ اللَّهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْ كُلِّ كُرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تَشْرِكُونَ الْأَنْ

أي للمشركين بالله، الداعين معه آلهة أخرى،

ملزما لهم بما أثبتوه من توحيد الربوبية، على ما أنكروا من توحيد الإلهية

# (مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلْمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ)

أي: شدائدهما و مشقاتهما، و حين يتعذر أو يتعسر عليكم وجه الحيلة،

# (تَدْعُونَكُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً)

\*\*\*جهرا و سرا

فتدْعون ربكم تضرعا بقلب خاضع، و لسان لا يزال يلهج بحاجته في الدعاء، و تقولون و أنتم في تلك الحال:-

(لَّهِنَّ أَنْجَنْنَا مِنْ هَلْذِهِم) الشدة التي وقعنا فيها

# (لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ)

لله، أي المعترفين بنعمته، الواضعين لها في طاعة ربهم،

الذين حفظوها عن أن يبذلوها في معصيته.

# ( قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنَّهَا وَمِن كُلِّ كُرْبٍ

أي: من هذه الشدة الخاصة، و من جميع الكروب العامة.

# (ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ )

لا تفون لله بما قلتم، و تنسون نعمه عليكم،

فأي برهان أوضح من هذا على بطلان الشرك، و صحة التوحيد؟

\*\*\*تدعون معه في حال الرفاهية آلهة أخري

# قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ فَلْ يَكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ فَوْ يَلْسِكُمْ فَيُعْمَى مَا فَعَهُونَ الْإِسَكُمْ شِيْعًا وَيُذِينَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ أَنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَئَتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ الْآنَ

# وَكَذَّبَ بِهِمِ قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ قُل لَّشْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ اللَّا

# لِكُلِّ نَبَا مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعَلَمُونَ اللهُ

\*\*\*صحيح البخاري

4628 عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ:

{قُلْ هُوَ القَادِرُ َّ عَلَى ۖ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمْ} [الأنعام: 65]،

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَعُوذُ بِوَجْهِكَ»،

قَالَ: {أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ} [الأنعام: 65]،

قَالَ: «أَعُوذُ بِوَجْهِكَ»

{أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ} [الأنعام: 65]

قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى: «هَذَا أَهْوَنُ - أَوْ هَذَا أَيْسَرُ -»()

(قُلُ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا)

أي هو تعالى قادر على إرسال العذاب إليكم من كل جهة.

(مِّن فَوْقِكُمُ )

<sup>(</sup>من فوقكم) كالحجارة التي أرسلت على قوم لوط والماء المنهمر الذي أنزل على قوم نوح فأغرقهم وغير ذلك. (أعوذ بوجهك) أستجير بك وألتجئ إليك. (من تحت أرجلكم) كالخسف بقارون وإغراق آل فرعون. (يلبسكم شيعا) يجعلكم فرقا متخالفين. (يذيق بعضكم بأس بعض) يسلط بعضكم على بعض بالعذاب والقتل وغيره والبأس القوة والشدة ويطلق على الحرب والعذاب (هذا أهون) أي فتنة الخلق وتسليط بعضكم على بعض أهون من عذاب الله تعالى]

\*\*\*الرجم

# (أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ )

\*\*\*الخسف

يشهد له قوله:-

﴿ ءَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴿ اللَّهُ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِ لَ عَلَيْكُمْ مَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾ الملك: ١٦ - ١٧

# (أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيعًا )

أي: يخلطكم

\*\*\* يَجْعَلَكُمْ مُلْتَبِسِينَ شِيَعًا فِرَقًا مُتَخَالِفِينَ.

\*\*\* عَن ابْن عَبَّاسِ: يَعْنِي: الْأَهْوَاءَ

# (وَيُذِينَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ)

\*\*\*يسلط بعضكم علي بعض بالعذاب و القتل

أي: في الفتنة، و قتل بعضكم بعضا. فهو قادر على ذلك كله،

فاحذروا من الإقامة على معاصيه، فيصيبكم من العذاب ما يتلفكم و يمحقكم، و مع هذا فقد أخبر أنه قادر على ذلك.

#### 1-الـــرجم

2-و الحصب، و نحوه،

3-و من تحت أرجلهم بالخسف.

و لكن عـــاقب من عــاقب منهم، بأن:-

1-أذاق بعضهم بأس بعض،

2-و سلط بعضهم على بعض، عقوبة عاجلة يراها المعتبرون، و يشعر بها العالمون .

# (ٱنظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيكتِ)

أي: ننوعها، و نأتى بها على أوجه كثيرة و كلها دالة على الحق.

#### (لَعَلَّهُمْ يَقْقَهُونَ )

أي: يفهم ون ما خلقوا من أجله، و يفقه ون: -

1- الحق\_\_\_\_ائق الشرعية،

2-و المطالب الإلهية.

#### (وَكُذَّبَ بِهِـ )

أي: بالقرآن

(قَوْمُكُ )

\*\*\*قریشا

رور (وهو الحق)

الذي لا مرية فيه، و لا شك يعتريه.

# (قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ)

أحفظ أعمالكم، و أجازيكم عليها، و إنما أنا منذر و مُبلغ.

# (لِّكُلِّ نَبُإِ مُّسْتَقَرُّ)

أي: وقت يستقر فيه، و زمان لا يتقدم عنه و لا يتأخر.

\*\*\* أَيْ لِكُلِّ نَبَأٍ حَقِيقَةٌ، أَيْ: لِكُلِّ خَبَرٍ وُقُوعٌ، وَ لَوْ بَعْدَ حِينٍ،

كَمَا قَالَ: {وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ} [ص: 88] ،

وَ قَالَ {لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ} [الرَّعْدِ: 37].

(وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ) ما توعدون به من العذاب.

# وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَنِنَا فَأَعْرِضْ عَنَّهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرَهُ وَإِمَّا

يُنسِينَكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا نَقَعُدُ بَعْدَ ٱلدِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ۖ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا

المراد بالخوض في آيات الله:-

1- التكلم بما يخالف الحق، من تحسين المقالات الباطلة، و الدعوة إليها، و مدح أهلها،

2-و الإعراض عن الحق، و القدح فيه و في أهله،

فأمر الله رسوله أصلا و أمته تبعا،

# (فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ )

1-الإعـــراض عنهم،

\*الميسر:، فابتعد عنهم حتى يأخذوا في حديث آخر،

2-و عـــدم حضور مجالس الخائضين بالباطل،

و الاستمرار على ذلك،

حتى يكون البحث و الخوض في كلام غيره،

النهى المذكور. وفي كالم غيره، زال النهى المذكور.

الكفإن كان مصلحة كان مأمورا به،

و إن كان غير ذلك، كان غير مفيد و لا مأمور به،

و في ذم الخوض بالباطل، حث على البحث، و النظر، و المناظرة بالحق.

ثم قال: أُولِمًا يُنسِينَكَ ٱلشَّيْطَانُ )

أي: بأن جلست معهم، على وجه النسيان و الغفلة.

#### (فَلَا نُقَعُدُ بَعْدَ ٱلذِّكْرَىٰ )

\*\*\*بعد التذكر

# (مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ )

يشمل الخائضين بالباطل، و كل متكلم بمحرم، أو فاعل لمحرم، فإنه يحرم الجلوس و الحضور عند حضور المنكر،

- [الذي لا يقدر على إزالته.]

لمن جلس معهم، و لم يستعمل تقوى الله، بــــان:-

- 1-كـــان يشاركهم في القول و العمل المحرم،
  - 2-أو يسك\_\_\_\_ عنهم، و عن الإنكار،
  - فإن استعمل تقوى الله تعالى، بـــــان:-
    - 1-كـــان يأمرهم بالخير،
- 2-و ينهـــاهم عن الشر و الكلام الذي يصدر منهم،
  - ←فيترتب على ذلك زوال الشر أو تخفيفه،
    - فهذا ليس عليه حرج و لا إثم، و لهذا قال:

وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَلَاكِن ذِكْرَىٰ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ اللهُ وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّحَادُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهُوا وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَيَوْهُ الدُّنْيَا وَذَكِرْ بِهِ ۚ أَن تُبْسَلَ نَفْسُلُ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ وَإِن تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلِ لَّا يُؤْخَذْ مِنْهُ أَأْوُلَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمِ وَعَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴿ ثُلُ أَنْدُعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَننَا ٱللَّهُ كَٱلَّذِي ٱسْتَهْوَتْهُ ٱلشَّيَاطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ وَأَصْحَبُّ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى ٱثْتِنَّكُلّ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَيُّكُو أُمِرَنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ۖ وَأَنْ أَقِيمُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَٱتَّقُوهُ وَهُوَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ الله وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَكُوْتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقُّ وَلَهُ ٱلْمُلَّكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِّعَكِلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَدَةِ ۚ وَهُو الْمُحِيمُ الْخَبِيرُ اللهِ

وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ

\*الميسر: و ما على المؤمنين الذين يخافون الله تعالى،

فيطيعون أوامره،

و يجتنبون نواهيه من حساب الله للخائضين المستهزئين بآيات الله من شيء

#### (وَلَكِن ذِكْرَىٰ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ)

أي: و لكن ليذكرهم، و يعظهم، لعلهم يتقون الله تعالى.

#### و في هذا دليـــــل على :-

أنه ينبغي أن يستعمل المذكِّرُ من الكلام،

ما يكون أقرب إلى حصول مقصود التقوى.

#### و فيه دلي\_\_\_\_ل على أنه:-

إذا كان التذكيـــر و الــوعظ،مما يزيد الموعوظ شرا إلى شره،

إلى أن تركـــه هـــو:-[الواجـــب]

لأنه إذا ناقض المقصود، كان تركه مقصودا.

 \*الميسر: و اترك -أيها الرسول- هؤلاء المشركين الذين جعلوا دين الإسلام لعبًا و لهوًا؛ مستهزئين بآيات الله تعالى،

# (وَغَرَّتُهُ مُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَا )

\*بزينتها،

المقصود من العباد، أن يخلصوا لله الدين، بـــــان: -

1-يعبــــدوه وحده لا شريك له،

#### و ذلك متضمــــن:-

1-لإقبال القلب على الله و توجهه إليه،

2-و كــــون سعى العبد نافعا، و جدًّا، لا هزلا

هذا هو الدين الحقيقي، الذي يقال له دين،

فأما من زعم أنه على الحق، و أنه صاحب دين و تقوى،

و قد اتخذ دينه لعبا و لهوا بان:-

1-لَهَـــا قلبُه عن محبة الله و معرفته،

2-و أقب\_\_\_\_ل على كل ما يضره،

3-و لَهَـــا في باطله،

4-و لع\_\_\_\_ فيه ببدنه،

لأن العمل و السعى إذا كان لغير الله، فهو لعب،

فهذا أَمَر الله تعالى أن يترك و يحذر، و لا يغتر به، و تنظر حاله، و يحذر من أفعاله، و لا يغتر بتعويقه عما يقرب إلى الله.

#### (وَذَكِرْبِهِ ٤)

أي: ذكر بالقرآن:

1-ما ينف\_\_\_\_ العباد، أمرا، و تفصيلا و تحسينا له،

بذكر ما فيه من أوصاف الحسن،

2-و ما يضـــر العباد نهيا عنه،

و تفصيلا لأنواعه، و بيان ما فيه، من الأوصاف القبيحة الشنيعة، الداعية لتركه،

#### (أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كُسَبَتْ)

○ و كل هذا لئلا تبسل نفس بما كسبت، أي:-

قبل اقتحام العبد للذنوب

و تجرئه على علام الغيوب،

و استمرارها على ذلك المرهوب،

فذكرها، وعِظْهَا، لترتدع و تنزجر،

و تكف عن فعلها.

\*\*\*تُسلم أو تفتضح أو تُحبس أو تُؤاخذ و حاصلها:-

الإسلام للهلكة و الحبس عن الخير و الارتهان عن دَرْك المطلوب

كقوله ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴿ آ أَضَّكَ اللَّهِ إِلَّا أَضْحَا اللَّهِ إِلَّا أَضْحَا اللَّهِ المدشر: ٣٨ - ٣٩

و قوله (لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ)

أي: قبل أن تحيط بها ذنوبها، ثم لا ينفعها أحد من الخلق،

لا قريب و لا صديق، و لا يتولاها من دون الله أحد، و لا يشفع لها شافع

\*\*\* ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْمِمَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا

خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ البقرة: ٢٥٤

# (وَإِن تَعْدِلُ كُلُّ عَدْلِ)

\*\*\*و لو بذلت كل مبذول ما قُبِلَ منها كقوله

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِّلُ ءُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ الْفَالَةُ عَذَاكُ ٱلْفِيمُ وَمَا لَهُمْ مِّن نَصِرِينَ ﴾ ال عمر ان: ٩١

أي: تفتدي بكل فداء، و لو بملء الأرض ذهبا

(لَا يُؤخَذُ مِنْهَأً )

أي: لا يقبل و لا يفيد.

(أُوْلَيَهِكَ) الموصوفون بما ذكر

(ٱلَّذِينَ أُبْسِلُوا)

أي: أهلكوا و أيسوا من الخير، و ذلك

# (بِمَاكُسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَيِيمٍ)

أي: ماء حار قد انتهى حره، يشوي وجوههم، و يقطع أمعاءهم

(وَعَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ)

قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَإِذْ هَدَنَا اللّهُ كَالَّذِى اسْتَهُوتُهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ لَهُ اَصْحَبُ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اتْتِنَّا فُلْ إِن اللّهُ لَى اللّهُ لَكَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلْمَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

#### وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ اللهُ

\*\*\* قَالَ السُّدِّي: قَالَ الْمُشْرِكُونَ لِلْمُؤْمِنِينَ:-اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا، وَ اتْرُكُوا دِينَ مُحَمَّدٍ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ، عَزَّ وَجَلَّ:

{ قُلَّ أَنَدْعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَثُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا} أَيْ:-

فِي الْكُفْرِ {بَعْدَ إِذْ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ } قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَكُّ وَأُمْرَنَا لِلْسَلِمَ لِرَبِّ

#### ٱلْعَاكِمِينَ

فَيَكُونُ مثلُنا مَثَلَ الَّذِي {كَ**الَّذِي اسْتَهْوَتُهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَا**نَ}

يَقُولُ: مَثَلُكُمْ، إِنْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ الْإِمَانِ، كَمَثَلِ رَجُلٍ كَانَ مَعَ قَوْمٍ عَلَى الطَّرِيقِ، فَضَلَّ الطَّرِيقَ، فَحَيَّرَتْهُ الشَّيَاطِينُ، وَ اسْتَهْوَتْهُ فِي الْأَرْضِ،

#### (لُهُ وَأَصْحَابُ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى ٱثْنِتَا )

وَ أَصْحَابُهُ عَلَى الطَّرِيقِ، فَجَعَلُوا يَدْعُونَهُ إِلَيْهِمْ يَقُولُونَ:-

"ائْتِنَا فَإِنَّا عَلَى الطَّرِيقِّ"، فَأَبَى أَنْ يَأْتِيَهُمْ.

فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ يَتَّبِعُهُمْ بَعْدَ الْمَعْرِفَةِ مِحُمَّدٍ عَلَيْكُ

وَ مُحَمَّدٌ هُوَ الَّذِي يَدْعُو إِلَى الطَّرِيقِ،

وَ الطَّرِيقُ هُوَ الْإِسْلَامُ. رَوَاهُ ابْنُ جَرِّيرٍ.

#### (قُلُ)

يا أيها الرسول للمشركين بالله، الداعين معه غيره، الذين يدعونكم إلى دينهم، مبينا و شارحا لوصف آلهتهم،

التي يكتفي العاقل بذكر وصفها، عن النهي عنها،

فإن كل عاقل إذا تصور مذهب المشركين جَزَمَ ببطلانه،

قبل أن تقام البراهين على ذلك،

#### فقال: (أَنَدْعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا)

و هذا وصف، يدخل فيه كل مَن عُبِد مِنْ دون الله،

فإنه لا ينفع و لا يضر، و ليس له من الأمر شيء، إن الأمر إلا لله.

#### (وَنُرَدُ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰنَا ٱللهُ

أي: و ننقلب بعد هداية الله لنا إلى الضلال،

و من الرشد إلى الغي،

و من الصراط الموصل إلى جنات النعيم،

إلى الطرق التي تفضي بسالكها إلى العذاب الأليم.

فهذه حال لا يرتضيها ذو رشد، و صاحبها

# (كَالَّذِي ٱسْتَهُوتُهُ ٱلشَّيْطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ)

أي: أضلته و تيهته عن طريقه و منهجه له الموصل إلى مقصده.

\*\*\*اسْتَهْوَتْهُ مُثْلُ قَوْلِهِ:- {تَهْوِي إِلَيْهِمْ} [إِبْرَاهِيمَ: 37].

# فبقي (حَيْرَانَ لَهُ وَأَصْحَبُ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى)

و الشياطين يدعونه إلى الردى،

فبقي بين الداعين حائرا

و هذه حال الناس كلهم، إلا من عصمه الله تعالى،

فإنهم يجدون فيهم جواذب و دواعي متعارضة:-

1-دواعى الرسالة و العقل الصحيح، و الفطرة المستقيمة

( يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى ) و الصعود إلى أعلى عليين.

2-و دواعي الشيطان، و من سلك مسلكه، و النفس الأمارة بالسوء،

يدعونه إلى الضلال، و النزول إلى أسفل سافلين،

فمن الناس من يكون مع داعي الهدى، في أموره كلها أو أغلبها،

و منهم من بالعكس من ذلك.

و منهم من يتساوى لديه الداعيان، و يتعارض عنده الجاذبان،

و في هذا الموضع، تعرف أهل السعادة من أهل الشقاوة.

وقوله: (قُلُ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ۗ)

أي: ليس الهدى إلا الطريق التي شرعها الله على لسان رسوله،

و ما عداه، فهو ضلال و ردى و هلاك.

\*\*\*كقوله ﴿ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّضِلِّ ٱللَّسُ ٱللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِى ٱنْفِقَامِ ﴾ الزمر: ٣٧

# (وَأُمِّرَهَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَمِينَ)

بأن ننقاد لتوحيده، و نستسلم لأوامره و نواهيه،

و ندخل تحت عبوديته،

فإن هذا أفضل نعمة أنعم الله بها على العباد،

و أكمل تربية أوصلها إليهم.

#### (وَأَنْ أَقِيمُوا ٱلصَّكَاوَةَ)

أي: وأمرنا أن نقيم الصلاة بأركانها و شروطها و سننها و مكملاتها.

# (وَٱتَّقُوهُ

بفعل ما أمر به، و اجتناب ما عنه نهي.

# (وَهُوَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ)

أي: تُجْمَعون ليوم القيامة، فيجازيكم بأعمالكم، خيرها و شرها.

# (وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَكُونِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّي )

\*الجزائري:-

فلم يخلقهما عبثاً وباطلاً بل خلقهما ليذكر فيهما و يشكر،

Oليأمر العباد و ينهاهم، و يثيبهم و يعاقبهم،

# (وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقِي )

الذي لا مرية فيه و لا مثنوية، و لا يقول شيئا عبثا

#### (وَلَهُ ٱلْمُلَكُ )

\*\*\* كقوله ﴿ لِّمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمِ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ غافر: ١٦

# (يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِّ)

أي: يوم القيامة، خصه بالذكر —مع أنه مالك كل شيء — لأنه تنقطع فيه الأملاك، فلا يبقى ملك إلا الله الواحد القهار.

\*\*\* سنن الترمذي ت شاكر

3243 عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «كَيْفَ أَنْعَمُ وَ قَدِ التَقَمَ صَاحِبُ القَرْنِ القَرْنَ وَ حَنَى جَبْهَتَهُ وَ أَصْغَى سَمْعَهُ يَنْتَظِرُ أَنْ يُؤْمَرَ أَنْ يَنْفُخٍ فَيَنْفُخَ» وَ أَصْغَى سَمْعَهُ يَنْتَظِرُ أَنْ يُؤْمَرَ أَنْ يَنْفُخٍ فَيَنْفُخَ» قَالَ المُسْلِمُونَ: فَكُفْ نَقُولُ يَا رَسُولَ اللهِ؟

قَالَ: «قُولُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَ نِعْمَ الوَكِيلُ تَوَكَّلْنَا عَلَى اللَّهِ رَبِّنَا

(عَكِلْمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَكَدَةَ وَهُو ٱلْخَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ)

الذي له الحكمة التامة،

و النعمة السابغة،

و الإحسان العظيم،

و العلم المحيط بالسرائر و البواطن و الخفايا،

لا إله إلا هو،

و لا رب سواه.

💠 وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةُ إِنِّي أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴿ كَانَالِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ اللهُ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوْكُبُلُقَالَ هَلاَارَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ اللَّ فَلَمَّا رَهَا ٱلْقَمَرَ بَازِعَا قَالَ هَلَذَا رَبِّ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِّينَ اللَّ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِعَـةُ قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَآ أَكَبُّرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيٓ مُ مِّمَّا ثُشْرِكُونَ ﴿ ﴿ إِنِّ وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفٌلُومَا آنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللهُ وَحَاجَهُ. قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَكَجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَ إِنَّ وَلا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئُلُوسِعَ رَبِّي كُلُ شَيْءٍ عِلْمُ أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ اللهُ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُم بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَكُنَّاكُ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمَنَّ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴿

(وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ )

يقول تعالى: و اذكر قصة إبراهيم، عليه الصلاة و السلام، مثنيا عليه و معظما في حال دعوته إلى التوحيد، و نهيه عن الشرك،

#### إذ قال (لأبيه )

# ( وَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا وَالِهَدُّ )

أي: لا تنفع و لا تضر و ليس لها من الأمر شيء،

#### (إِنِّ أَرَىٰكَ وَقُوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ)

حيث عبدتم من لا يستحق من العبادة شيئا،

و تركتم عبادة خالقكم، و رازقكم، و مدبركم.

\*\*\* صحيح البخاري

3350 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ قَالَ:

يَلْقَى إِبْرَاهِيمُ أَبَاهُ آزَرَ يَوْمَ القِيَامَةِ،

وَ عَلَى وَجْهِ آزَرَ قَتَرَةٌ وَ غَبَرَةٌ، فَيَقُولُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ:-

أَلَمْ أَقُلْ لَكَ لَا تَعْصِنِي، فَيَقُولُ أَبُوهُ: فَاليَوْمَ لاَ أُعْصِيكَ،

فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ: يَا رَبِّ إِنَّكَ وَعَدْتَنِي أَنْ لَا تُخْزِينِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ،

فَأَيُّ خِزْيٍ أَخْزَى مِنْ أَبِي الأَبْعَدِ؟

فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: " إِنِّي حَرَّمْتُ الجَنَّةَ عَلَى الكَافِرِينَ،

ثُمَّ يُقَالُ: يَا إِبْرَاهِيمُ، مَا تَحْتَ رِجْلَيْكَ؟

فَيَنْظُرُ، فَإِذَا هُوَ بِذِيخٍ مُلْتَطِخٍ، فَيُؤْخَذُ بِقَوَائِمِهِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ "()

<sup>(</sup>قترة) سواد الدخان و (غبرة) غبار ولا يرى أوحش من اجتماع الغبرة والسواد في الوجه ولعل المراد هنا ما يغشى الوجه من شدة الكرب وما يعلوه من ظلمة الكفر. (بذيخ) الذيخ ذكر الضبع الكثير الشعر أري أباه على غير هيئته ومنظره ليسرع إلى التبرء منه. (متلطخ) متلوث بالدم ونحوه]

#### ( وَكُذَالِك ) حين وفقناه للتوحيد و الدعوة إليه

# (نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ)

أي: ليرى ببصيرته، ما اشتملت عليه من الأدلة القاطعة، و البراهين الساطعة

\*\*\* ﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ الأنعام: ٥٥

#### (وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ )

فإنه بحسب قيام الأدلة، يحصل له الإيقان و العلم التام بجميع المطالب.

#### (فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ)

أي: أظلم

# (دَهُ اكْوَكُبُكُ )

لعله من الكواكب المضيئة، لأن تخصيصه بالذكر، يدل على زيادته عن غيره، و لهذا — و الله أعلم – قال من قال: إنه الزُهْرة.

# (قَالَ هَلْذَارَتِي )

أي: على وجه التنزل مع الخصم أي: -

هذا ربي، فهلم ننظر، هل يستحق الربوبية؟

و هل يقوم لنا دليل على ذلك؟

فإنه لا ينبغي لعاقل أن يتخذ إلهه هواه، بغير حجة و لا برهان.

### (فَلَمَّا أَفْلَ)

أي: غاب ذلك الكوكب

## (قَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ)

أي: الذي يغيب و يختفي عمن عبده،

فإن المعبود لا بد أن يكون قائما بمصالح من عبده،

و مدبرا له في جميع شئونه،

فأما الذي يمضي وقت كثير و هو غائب، فمن أين يستحق العبادة؟! و هل اتخاذه إلها إلا من أسفه السفه، و أبطل الباطل؟!

### ( فَلَمَّا رَهَا ٱلْقَمَرَ بَازِغُا)

أي: طالعا، رأى زيادته على نور الكواكب و مخالفته لها

# (قَالَ هَنذَارَتِيٍّ )

تنزلا.

(فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَهِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِّينَ)

فافتقر غاية الافتقار إلى هداية ربه،

و علم أنه إن لم يهده الله فلا هادي له،

و إن لم يعنه على طاعته، فلا معين له.

( فَلَمَّا رَوَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَتُهُ قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَا آكَجُرُ

من الكوكب و من القمر.

(فَلَمَّا أَفَلَت)

تقرر حینئذ الهدی، و اضمحل الردی

ف (قَالَ يَكَفَّوْمِ إِنِّي بَرِيَ \* مِمَّا ثُشْرِكُونَ)

حيث قام البرهان الصادق الواضح، على بطلانه.

(إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَلَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا)

أي: لله وحده، مقبلا عليه، معرضا عن من سواه.

## (وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ)

فتبرأ من الشرك، و أذعن بالتوحيد، و أقام على ذلك البرهان

و هذا الذي ذكرنا في تفسير هذه الآيات، هو الصواب،

و هو أن المقام مقام مناظرة، من إبراهيم لقومه،

و بيان بطلان إلهية هذه الأجرام العلوية و غيرها.

و أما من قال: إنه مقام نظر في حال طفوليته، فليس عليه دليل . \*\*\*وَ كَيْفَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ إِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ نَاظِرًا فِي هَذَا الْمَقَامِ، وَ هُوَ الَّذِي قَالَ اللَّهُ فِي حَقِّهِ: {وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ \* إِذْ قَالَ لأبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ} الْآيَاتِ [الْأَنْبِيَاءِ: 51، 52]

\*\*\*صحيح البخاري

عن أَي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:
«مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُجَسِّانِهِ،
كَمَا تُنْتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ، هَلْ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ»
ثُمَّ يَقُولُ: {فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيِّمُ} [الروم: 30]

\*\*\*صحیح مسلم

عن عياض بن حمار أن رسول الله قال: قال الله و الله قال: قال الله و إِنِّي خَلَقْتُ عِبَادِي حُنَفَاءَ كُلَّهُمْ،

وَ إِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِّينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ،

\*\*\*كقوله ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا نَبْدِيلَ

لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾ الروم: ٣٠

\*\*\*فَإِذَا كَاْنَ هَذَا فِي حَقِّ سَائِرِ الْخَلِيقَةِ، فَكَيْفَ يَكُونُ إِبْرَاهِيمُ الْخَلِيلُ -الَّذِي جَعَلَهُ اللَّهُ {أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ} [النَّحْلِ: 120] نَاظِرًا فِي هَذَا الْمَقَامِ؟!

بَلْ هُوَ أَوْلَى النَّاسِ بِالْفِطْرَةِ السَّلِيمَةِ، وَ السَّجِيَّةِ الْمُسْتَقِيمَةِ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ إِلَا شَكًّ وَ لَا رَيْبِ. وَ مِمَّا يُؤَيِّدُ أَنَّهُ كَانَ فِي هَذَا الْمَقَامِ مُنَاظِرًا لِقَوْمِهِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ مِنَ الشِّرْكِ لَا نَاظِرًا قَوْلُهُ تَعَالَى:-

# (وَحَاجَهُ وَوَمُهُ قَالَ أَتُحَكَجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَسْنِّ)

أيُّ فائدة لمحاجة من لم يتبين له الهدى؟

فأما من هداه الله، و وصل إلى أعلى درجات اليقين، فإنه -هو بنفسه- يدعو الناس إلى ما هو عليه.

# (وَلَاّ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِهَ

فإنها لن تضرني، و لن تمنع عني من النفع شيئا.

# (إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا ۗ)

\*\*\*استثناء منقطع أي لا يضر و لا ينفع إلا الله

# (وَسِعَ رَبِّي كُلُّ شَيْءٍ عِلْمُّأَأَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ )

Oفتعلمون أنه وحده المعبود المستحق للعبودية.

\*\*\* فِيمَا بَيَّنْتُهُ لَكُمْ فَتَعْتَبِرُونَ أَنَّ هَذِهِ الْآلِهَةَ بَاطِلَةٌ، فَتُزْجَرُوا عَنْ عِبَادَتِهَا؟ وَهَذِهِ الْحُجَّةُ نَظِيرُ مَا احْتَجَّ بِهِ نَبِيُّ اللَّهِ هُودٌ، عَلَيْهِ السَّلَامُ، عَلَى قَوْمِهِ عَادٍ، فِيمَا قَصَّ عَنْهُمْ فِي كتابه:-

حَيْثُ يَقُولُ: ۚ {قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ مُؤْمِنِينَ \* إِنْ نَقُولُ إِلا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِّي أُشْهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا لَيْ وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلا هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا تُنْظِرُونِ \* إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلا هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا

[إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ} [هُودٍ: 53 -56] .

( وَكَيْفَ أَخَافُ مَا آشَرَكُتُمْ)

و حالها حال العجز، و عدم النفع،

(وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُم بِأَلَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَنَّا) أي: إلا بمجرد اتباع الهوى.

(سُلُطِئنًا)

\*\*\*حجة

(فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ).

\*\*\* فَأَيُّ ٱلطَّائِفَتَيْنِ أَصْوَبُ؟

اِلَّذِي عَبَّد مَنْ بِيَدِّهِ الضُّرَّ وَ النَّفْعَ،

أُو الَّذِي عَبَدَ مَنْ لَا يَضُرُّ وَ لَا يَنْفَعُ بِلَا دَلِيلٍ، أَيُّهُمَا أَحَقُّ بِالْأَمْنِ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟

ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرْ يَلْبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتِكَ لَمُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهَ تَدُونَ الس وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِفُنَرْفَعُ دَرَجَنتٍ مِّن نَّشَاءُ إِنَّ رَبَّك حَكِيدُ عَلِيدُ اللهُ وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ كُلًّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ، دَاوُد وسُليَّكَ وَأَيُّوب وَيُوسُف وَمُوسَى وَهَدرُونَ وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾ وَزَكَرِتَيا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُكُلُ مِنَ ٱلصَّالِحِينَ الله وَإِسْمَاعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطُأُوكُ لا فَضَلْنا عَلَى ٱلْمَالَمِينَ الله وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّنِهِمْ وَإِخْوَنِهِمْ وَأَجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ الله فَالكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِةً وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهُ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْخُكُرَ وَالنُّبُوَّ فَإِن يَكْفُر بِهَا هَوُكُاءَ فَقَدْ وَّكُّلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنِفِرِينَ ﴿ إِنَّ الْوَلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّفَيهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِةً قُل لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرُ إِلَّا فَهُو إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ا قال الله تعالى فاصلا بين الفريقين:-

(اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَرّ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَكِيكَ لَمُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهَ تَدُونَ اللَّهِ اللَّهِ أَوْلَكِيكَ لَمُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهَ تَدُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّال

2-و الهـــداية إلى الصراط المستقيم،

○فإن كانوا لم يلبسوا إيمانهم بظلم مطلقا، [لا بشرك، و لا بمعاص]

← حصل لهم الأمن التام، و الهداية التامة.

Oو إن كانوا لم يلبسوا إيمانهم بالشرك وحده، و لكنهم يعملون السيئات،

→حصل لهم أصل الهداية، و أصل الأمن،

[و إن لم يحصل لهم كمالها.]

\$ و مفهوم الآية الكريمة:−

أن الذين لم يحصل لهم الأمران،

لم يحصل لهم هداية، و لا أمن، بــــل حظهـــــم:-

[الضلل و الشقاء.]

\*\*\*صحيح البخاري

4629 عَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ:

" لَمَّا نَزَلَتْ: {وَلَمْ يَلْبِسُوا} [الأنعام: 82] إِيمَانَهُمْ بِظُلْم قَالَ أَصْحَابُهُ:-

وَ أَيُّنَا لَمْ يَظِلِمْ؟ فَنَزَلَتْ: {إِنَّ الشِّرْكَ} [لقمَان: 13] لَظُّلْمٌ عَظِيمٌ "

\*\*\*مسند أحمد مخرجا

3589 عَنْ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ:

{الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُواإِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ} [الأنعام: 82]

شَقَّ ذَلِكَ عَلَى النَّاسِ،

وَ قَالُواً: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَأَيُّنَا لَا يَظْلِمُ نَفْسَهُ؟

قَالَ: " إِنَّهُ لَيْسَ الَّذِي تَعْنُونَ، أَلَمْ تَسْمَعُوا مَا قَالَ الْعَبْدُ الصَّالِحُ:-

{يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ} [لقمان: 13]

إِنَّمَا هُوَ الشِّرْكُ " ۚ

و لما حكم لإبراهيم عليه السلام، بما بين به من البراهين القاطعة قال:-

### (وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ)

\*\*\*المراد بذلك قوله ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشُرَكَتُمْ وَلَاتَخَافُونَ أَنَّكُمْ

أَشْرَكْتُم بِاللَّهِ مَالَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلُطَنَا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِن كُنتُمُ

تَعْلَمُونَ ﴾ الأنعام: ٨١

# أُنْرَفَعُ دَرَجَاتٍ مِّن نَشَاءً )

كما رفعنا درجات إبراهيم عليه السلام في الدنيا و الآخرة،

فإن العلم يرفع الله به صاحبه فوق العباد درجات.

[خصوص العالم العامل المعلم]،

فإنه يجعله الله إماما للناس، بحسب حاله: -

1-تــــرْمق أفعاله،

2-و تُقْتفىي آثاره،

3-و يُسْتضاء بنوره،

4-و يُمْشـــي بعلمه في ظلمة ديجوره.

قال تعالى (يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ)

### (إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمٌ)

فلا يضع العلم و الحكمة، إلا في المحل اللائق بها، و هو أعلم بذلك المحل، و بما ينبغي له.

\*\*\*كقوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْمٍ مُ كَلِمْتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَوْجَآءَ تُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ يونس: ٩٦ - ٩٧

وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبُ كُلَّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّ يَهِ عَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَّوكَاالِكَ بَحْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ وَزَكْرِيّا وَيَحْيَى وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُ كُلٌّ مِّنَ ٱلصَّدِلِحِينَ اللهُ المُحْسِنِينَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسُ وَلُوطَأُوكُ لَا فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَنكِمِينَ اللهِ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّائِهِمْ وَإِخْوَنِهِمْ وَأَجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ الله فَالِك هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَوَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهُ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْخُكُرَ وَٱلنَّبُوَّ فَإِن يَكُفُر بِهَا هَنُؤلآءِ فَقَدْ وَّكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَنفِرِينَ ﴿ إِنَّ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ بِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِهُ

قُل لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرُ إِلَّا هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَلَمِينَ (اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

\*\*\*يُخْبِرُ تَعَالَى أَنَّهُ وَهَبَ لِإِبْرَاهِيمَ إِسْحَاقَ، بَعْدَ أَنْ طَعَن فِي السِّنِّ،

وَ أَيِسَ هُوَ وَ امْرَأَتُهُ "سَارَةُ" مِنَ الْوَلَدِ، فَجَاءَتْهُ الْمَلَائِكَةُ وَ هُمْ ذَاهِبُونَ إِلَى قَوْمِ لُوطٍ،فَبَشَّرُوهُمَا بِإِسْحَاقَ،

فَتَعَجَّبَتِ الْمَرْأَةُ مِنْ ذَلِكَ، وَ قَالَتْ: {قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلَى شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ \* قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ} [هُودِ: 72، 73] وَ بَشِّرُوهُ مَعَ وُجُودِهِ بِنُبُوَّتِهِ، وَ بِأَنَّ لَهُ نَسْلًا وعَقباً، كَمَّا قَالَ: {وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِنَ الصَّالِحِينَ} [الصَّافَّاتِ: 112] وَ هَذَا أَكْمَلُ فِي الْبِشَارَةِ، وَأَعْظَمُ فِي النِّعْمَةِ، وَ قَالَ: {فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَراءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ} [هُودِ: 71] أَيْ: وَ يُولَدُ لِهَذَا الْمَوْلُودِ وَلَدٌ فِي حَيَاتِكُمَا، فَتَقَرُّ أَعْيُنُكُمَا بِهِ كَمَا قَرَّتْ بِوَالِدِهِ، فَإِنَّ الْفَرَحَ بِوَلَدِ الْوَلَدِ شَدِيدٌ لِبَقَاءِ النَّسْلِ وَ الْعَقِبِ، وَ لَمَّا كَانَ وَلَدُ الشَّيْخِ وَ الشَّيْخَةِ قَدْ يُتَوَهُّمُ أَنَّهُ لَا يَعْقب لِضَعْفِهِ، وَقَعَتِ الْبِشَارَةُ بِهِ وَ بِوَلَدِهِ بَاسِمٍ "يَعْقُوبَ"، [الَّذِي فِيهِ اشْتِقَاقُ الْعَقِبِ وَ الذَّرِّيَّةِ،] وَ كَانَ هَذَا مُجَازَاةً لِإِبْرَاهِيمَ، عَلَيْهِ السَّلَامُ، حِينَ اعْتَزَلِ قَوْمَهُ وَ تَرَكَّهُمْ، وَ نَزَحَ عَنْهُمْ وَ هَاجَرَ مِنْ بِلَادِهِمْ ذَاهِبًا إِلَى عِبَادَةِ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ، فَعَوَّضَهُ اللَّهُ، عَزَّ وَجَلَّ، عَنْ قَوْمِهِ وَ عَشِيرَتِهِ بِأَوْلَادٍ صَالِحِينَ مِنْ صُلْبِهِ عَلَى دِينِهِ، لِتَقَرَّ بِهِمْ عَيْنُهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى {فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلا جَعَلْنَا نَبِيًّا} [مَرْيَمَ: 49] ، وَ قَالَ هَاهُنَا: {وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلا هَدَيْنَا} الله تعالى عبده و خليله، إبراهيم عليه السلام،

07-م 17-ص138

و ذكر ما مَنَّ الله عليه به، من العلم و الدعوة، و الصبر،

ذكر ما أكرمه الله به من الذرية الصالحة، و النسل الطيب.

و أن الله جعل صفوة الخلق من نسله،

و أعظم بهذه المنقبة و الكرامة الجسيمة، التي لا يدرك لها نظير فقال:

## (وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَكَ وَيَعْقُوبُ

ابنه،الذي هو إسرائيل، أبو الشعب الذي فضله الله على العالمين.

### رگُلًا) منهما

(هَدَيْنَاً) الصراط المستقيم، في علمه و عمله.

# (وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ )

و هدايته من أنواع الهدايات الخاصة التي لم تحصل إلا لأفراد من العالم؛

و هم أولو العزم من الرسل، الذي هو أحدهم.

\*الميسر: و كذلك وفقنا للحق نوحًا -من قبل إبراهيم و إسحاق ويعقوب

### (وَمِن ذُرِّيَّتِهِ، )

1-يحتمل أن الضمير عائد إلى نوح، لأنه أقرب مذكور،

و لأن الله ذكر مع من ذكر لوطا،

و هو من ذرية نوح، لا من ذرية إبراهيم لأنه ابن أخيه.

2-و يحتمل أن الضمير يعود إلى إبراهيم لأن السياق في مدحه و الثناء عليه، و لوط - و إن لم يكن من ذريته- فإنه ممن آمن على يده،

فكان منقبة الخليل و فضيلته بذلك، أبلغ من كونه مجرد ابن له.

(دَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ ) بن داود

(وَأَيُّوبُ وَيُوسُفُ) بن يعقوب.

(وَمُوسَىٰ وَهَدَرُونَ ) ابني عمران،

(وَكُذَالِكَ)

كما أصلحنا ذرية إبراهيم الخليل، لأنه أحسن في عبادة ربه،

و أحسن في نفع الخلق

(نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ)

بأن نجعل لهم من الثناء الصدق، و الذرية الصالحة، بحسب إحسانهم.

(وَزُكُرِيَّا وَيَحْيَىٰ ) ابنه

(وَعِيسَىٰ ) ابن مريم.

(وَ إِلْيَاسٌ كُلُّ ) هؤلاء

(مِّنَ ٱلصَّللِحِينَ)

في أخلاقهم و أعمالهم و علومهم،

بل هم سادة الصالحين و قادتهم و أئمتهم.

(وَإِسْمَاعِيلَ)

بن إبراهيم أبو الشعب الذي هو أفضل الشعوب،

و هو الشعب العربي، و والد سيد ولد آدم، محمد ﷺ

(وَٱلْمَيْسَعَ وَيُونُسُ ) بن متى

(وَلُوطًا ) بن هاران، أخي إبراهيم.

(وَكُلُو) من هؤلاء الأنبياء والمرسلين

(فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ)

لأن درجات الفضائل أربع – و هي التي ذكرها الله بقوله:

(وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّالِحِينَ )

فهؤلاء من الدرجة العليا، بل هم أفضل الرسل على الإطلاق، فالرسل الذين قصهم الله في كتابه، أفضل ممن لم يقص علينا نبأهم بلا شك.

(وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ)

أي: آباء هؤلاء المذكورين

(وَذُرِّيَّتِيهِمْ وَإِخْوَنِهِمْ )

أي: و هدينا من آباء هؤلاء و ذرياتهم و إخوانهم.

(وَأَجْنَبِيْنَاهُمْ)

أي: اخترناهم

(وَهَدَيْنَهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ).

(ذَالِكَ ) الهدى المذكور

(مُدَى ٱللهِ) الذي لا هدى إلا هداه.

(يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ )

فاطلبوا منه الهدى فإنه إن لم يهدكم فلا هادي لكم غيره،

و ممن شاء هدايته هؤلاء المذكورون.

(وَلَوْ أَشْرَكُواْ)

على الفرض و التقدير

(لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوايَعْ مَلُونَ)

فإن الشرك محبط للعمل، موجب للخلود في النار.

فإذا كان هؤلاء الصفوة الأخيار، لو أشركوا - و حاشاهم - لحبطت أعمالهم فغيرهم أولى.

\*\*\*كقوله ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ

وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الزمر: ٦٥

\*\*\*و هذا شرط و الشرط لا يقتضي جواز الوقوع كقوله

﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدُّ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ ﴾ الزخرف: ٨١

(أُوْلَكِيكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْخُكُرَ وَٱلنَّبُوَّةَ إِن يَكُفُرُ بِهَا)

\*\*\*بالنبوة و يحتمل أن يكون الضمير عائد الي هذه الاشياء الثلاثة:-الكتاب و الحكم و النبوة

(هَنُوْلَاءِ )

\*\*\*أهل مكة

(فَقَدُ وَكَلَّنَا بِهَا قَوْمًا)

\*\*\* إِنْ يَكْفُرْ بِهَذِهِ النِّعَمِ مَنْ كَفَرَ بِهَا مِنْ قُرَيْشٍ وَ غَيْرِهِمْ مِنْ سَائِرِ أَهْلِ الْأَرْضِ، مَنْ عَرَبٍ وَ عَجَمٍ، وَ مِلِّيِنَ وَ كِتَابِيِّينَ، فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَوّْمًا {آخَرِّينَ} يَعْنِي:-

الْمُهَاجِرِينَ وَ الْأَنْصَارَ وَ أَتْبَاعَهُمْ َ إِلَّى يَوْمِ الْقِيَامَةِ،

{لَّيْسُوا بِهَا بِكَيْفِرِينَ }

أَيْ: لَا يَجْحَدُونَ شَيْئًا مِنْهَا، وَ لَا يَرُدُّونَ مِنْهَا حَرْفًا وَاحِدًا، بَلْ يُؤْمِنُونَ بِجَمِيعِهَا مُحْكَمِهَا وَ مُتَشَابِهِهَا، جَعَلَنَا اللَّهُ مِنْهُمْ بِمَنَّهِ وَ كَرَمِهِ وَ إِحْسَانِهِ.

(أُوْلَتِهِكَ ) المذكورون

(ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِهُ )

أي: امش - أيها الرسول الكريم- خلف هؤلاء الأنبياء الأخيار،

و اتبع ملتهم و قد امتثل رضي الرسل قبله،

و جمع كل كمال فيهم. فاجتمعت لديه فضائل و خصائص،

فاق بها جميع العالمين، و كان سيد المرسلين، و إمام المتقين،

صلوات الله و سلامه عليه و عليهم أجمعين،

و بهذا الملحظ، استدل بهذه من استدل من الصحابة، أن رسول الله وافضل الرسل كلهم.

\*\*\* صحيح البخاري

4632 - عن ابْنَ عَبَّاس: أَفِي ص سَجْدَةٌ؟

فَقَالَ: «نَعَمْ»، ثُمَّ تَلاً: {وَ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ} [الأنعام: 84]

إِلَى قَوْلِهِ {فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ} [الأنعام: 90]

ثُمَّ قَالَ: «هُوَ مِنْهُمْ»

عَنْ مُجَاهِدِ، قُلْتُ لِابْنِ عَبَّاس،

فَقَالَ: «نَبِيُّكُمْ ﷺ مُمَّنْ أُمِرَ أَنْ يَقْتَدِيَ بِهِمْ»()

(قُل)

للذين أعرضوا عن دعوتك:-

(لا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا )

<sup>(</sup>هو منهم) أي داود عليه السلام هو من الأنبياء المذكورين الذين أمر ﷺبالاقتداء بهم فيقتدى به بالسجود في سجدة (ص) لأنه سجدها. (قلت لابن عباس) أي سألته عن سجدة (ص)

أي: لا أطلب منكم مغرما و مالا جزاء عن إبلاغي إياكم، و دعوتي لكم فيكون من أسباب امتناعكم، إن أجري إلا على الله.

# (إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ)

#### 

1-ما ينفعهم، فيفعلونه، و ما يضرهم،فيذرونه،

2-و يتذكرون به معرفة ربهم بأسمائه و أوصافه.

3-و يتذكرون به الأخلاق الحميدة، و الطرق الموصلة إليها، و الأخلاق الرذيلة، و الطرق المفضية إليها،

فإذا كان ذكرى للعالمين، كان أعظم نعمة أنعم الله بها عليهم،

فعليهم قبولها و الشكر عليها.

وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ٤ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَيَّ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِۦ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتَخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُ مِ مَّا لَرُ تَعَلَّمُواْ أَنتُدُ وَلَا ءَابَآ وُكُمُ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ اللهُ وَهَلَا كِتَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارِكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهُمَّا وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِدِيوهُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللَّ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ۚ أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيَّهُ ۗ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْوَتِ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَاسِطُوۤ ٱلَّذِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ أَلْيُومَ تُجَزَّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ قَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ ءَاينتِهِ عَسَّتَكُمْ بِرُونَ ﴿ ﴿ وَلَقَدْ جِنَّتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوُّلَ مَرَّةِ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمُ وَرَآءَ ظُهُورِكُمُّ مَا نَرَىٰ مَعَكُمُ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَّكُوْأَلْقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ اللهُ

(وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ٤ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَقَّعُ

\*\*\* وَ مَا عَظَّمُوا اللَّهَ حَقَّ تَعْظِيمِهِ، إِذْ كَذَّبُوا رُسُلَهُ إِلَيْهِمْ، وَلْبَشَر، قُرَيْشٌ -وَ الْعَرَبُ قَاطِبَةً -كَانُوا يُبْعِدُونَ إِرْسَالَ رَسُولٍ مِنَ الْبَشَر، كَمَا قَالَ تَعَالَى {أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِنْدَ رَبِّهِمْ} [يُونُسَ: 2] وَقَالَ تَعَالَى: {وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى إِلا أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولا \* قُلْ لَوْ كَانَ فِي الأَرْضِ مَلائِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنِينَ لَنزلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولا} [الْإِسْرَاءِ: 94، 95]

المشركين على من نفى الرسالة، من اليهود و المشركين

و زعم أن الله ما أنزل على بشر من شيء،

فمن قال هذا، فما قدر الله حق قدره، و لا عَظَّمه حق عظمته،

إذ هذا قدح في حكمته،

و زعم أنه يترك عباده هملا لا يأمرهم و لا ينهاهم، و نَفْيٌ لأعظم منة، امتن الله بها على عباده، و هي الرسالة، التي لا طريق للعباد إلى نيل السعادة، و الكرامة، و الفلاح، إلا بها، فأي قدح في الله أعظم من هذا؟

### (قُلُ)

لهم - ملزما بفساد قولهم، و قرِّرْهم، بما به يقرون - :

# (مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ)

و هو التوراة العظيمة

### (نُورًا)

في ظلمات الجهل من الضلالة،

### (وَهُدُى لِلنَّاسِ)

و هاديا إلى الصراط المستقيم علما و عملا

و هو الكتاب الذي شاع و ذاع،

و ملأ ذكره القلوب و الأسماع.

#### (تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ)

\*\*\*قِطَعًا يَكْتُبُونَهَا مِنَ الْكِتَابِ الْأَصْلِيِّ الَّذِي بِأَيْدِيهِمْ

وَ يُحَرِّفُونَ فِيهَا مَا يُحَرِّفُونَ وَ يُبَدِّلُونَ ۚ وَ يَتَأُوّلُونَ

حتى أنهم جعلوا يتناسخونه في القراطيس،و يتصرفون فيه بما شاءوا،

### معمونهًا)

فما وافق أهواءهم منه، أبدوه و أظهروه،

# (وَتُخْفُونَ كَثِيرًا )

و ما خالف ذلك، أخفوه و كتموه، و ذلك كثير.

### (وَعُلِّمْتُم

من العلوم التي بسبب ذلك الكتاب الجليل

(مَّالَةِ تَعْلَمُوٓا أَنتُد وَلا عَابَآؤُكُمْ)

فإذا سألتهم عمن أنزل هذا الكتاب الموصوف بتلك الصفات، فأجب عن هذا السؤال.

و (قُلِ ٱللَّهُ )

الذي أنزله، فحينئذ يتضح الحق و ينجلي مثل الشمس،

و تقوم عليهم الحجة، ثم إذا ألزمتهم بهذا الإلزام

(ثُعَّ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ)

أي: اتركهم يخوضوا في الباطل، و يلعبوا بما لا فائدة فيه،

حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون.

وَهَلَا كِتَكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمًا وَهَذَا كِتَكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمًا وَهُلَا يَهِمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهِ اللهِ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهِ اللهِ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

أي: (وَهَاذَا كِتَابُ )

القرآن الذي

(أَنْزَلْنَهُ) إليك

(مُبكاركُ )

أي: وَصْفُه البركة، و ذلك لكثرة خيراته، و سعة مبراته.

(مُّصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْدِ)

أي: موافق للكتب السابقة، و شاهد لها بالصدق.

# (وَلِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ )

أي: و أنزلناه أيضا لتنذر أم القرى، و هي: - مكة المكرمة،

# (وَمَنْ حَوْلُمًا )

من ديار العرب، بل، و من سائر البلدان.

فتحذر الناس عقوبة الله، و أخذه الأمم، و تحذرهم مما يوجب ذلك.

\*\*\*كقوله ﴿ قُلُ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾

الأعراف: ١٥٨

\*\*\* صحيح البخاري

335 عن جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى اللهُ اللَّهُ عَبْدِ اللهُ اللَّهُ اللللللَّ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّ اللَّهُ اللّه

أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبَّلِي:-

1- نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرِ،

2-وَ جُعِلَتْ لَى الأُرْضُ مَسْجِدًا وَ طَهُورًا،

فَأَيُّمَا رَجُٰلِ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ،

3-وَ أُحِلَّتُ لِي المَغَانِمُ وَ لَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي،

4-وَ أُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ،

5-وَ كَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً وَ بُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً "()

<sup>(</sup>نصرت بالرعب) هو الخوف يقذف في قلوب أعدائي. (مسيرة شهر) أي بيني وبينه مسيرة شهر. (المغانم) جمع مغنم وهو الغنيمة وهو كل ما يحصل عليه المسلمون من الكفار قهرا]

# (وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِلِّمْـ)

لأن الخوف إذا كان في القلب عمرت أركانه، و انقاد لمراضي الله.

(وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُعَافِظُونَ )

أي: يداومون عليها، و يحفظون :-

[أركانها و حددودها و شروطها و آدابها، و مكملاتها.] جعلنا الله منهم.

وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنْوِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ ٱللّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُونِ وَٱلْمَلَتِ كُةُ مَا أَنْزَلَ ٱللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الل

وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُم تَزْعُمُونَ اللَّهُ

( وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا) يقول تعالى:

#### لا أحد أعظم ظلما، و لا أكبر جرما، ممن كذب على الله. بأن: -

1-نسب إلى الله قولا أو حكما و هو تعالى بريء منه،

و إنما كان هذا أظلم الخلق، لأن فيه من الكذب،

و تغيير الأديان أصولها، و فروعها،

و نسبة ذلك إلى الله - ما هو من أكبر المفاسد.

# (أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ)

2-و يدخل في ذلك، ادعاء النبوة، و أن الله يوحي إليه، و هو كاذب في ذلك،

فإنه - مع كذبه على الله، و جرأته على عظمته و سلطانه-

يوجب على الخلق أن:-

1-يتبعـــوه،

2-و يجــاهدهم على ذلك،

3-و يستحل دماء من خالفه و أموالهم.

مسيلمة الكذاب و الأسود العنسى و المختار،

و غيرهم ممن اتصف بهذا الوصف.

# (وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ)

أي: و من أظلم ممن زعم. أنه يقدر على ما يقدر الله عليه

و يجاري الله في أحكامه،

و يشرع من الشرائع، كما شرعه الله.

الله و يدخل في هذا، كل من يزعم أنه يقدر على معارضة القرآن،

و أنه في إمكانه أن يأتي بمثله.

و أي: ظلم أعظم من دعوى الفقير العاجز بالذات، الناقص من كل وجه، مشاركة القوي الغني، الذي له الكمال المطلق، من جميع الوجوه،

في ذاته و أسمائه و صفاته؟

و لما ذم الظالمين، ذكر ما أعد لهم من العقوبة في حال الاحتضار، و يوم القيامة فقال:

### (وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِلْمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ)

أي: شدائده و أهواله الفظيعة، و كُرَبه الشنيعة -

لرأيت أمرا هائلا و حالة لا يقدر الواصف أن يصفها.

# (وَٱلْمَلَكِيمِكُةُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ)

إلى أولئك الظالمين المحتضرين بالضرب و العذاب،

يقولون لهم عند منازعة أرواحهم و قلقها، و تعصيها للخروج من الأبدان:

# (أَخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ أَلْيُومَ تُجَزُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ)

أي: العذاب الشديد، الذي يهينكم و يذلكم و الجزاء من جنس العمل، فإن هذا العذاب

# (بِمَا كُنتُمُ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ)

من كذبكم عليه، و ردكم للحق، الذي جاءت به الرسل.

# (وَكُنتُمْ عَنْ ءَاينتِهِ عَنْ مَاينتِهِ عَنْ مَاينتِهِ عَنْ مَاينتِهِ عَنْ مَاينتِهِ عَنْ مَاينتِهِ عَنْ

أي: تَرَفَّعون عن الانقياد لها، و الاستسلام لأحكامها.

و في هذا دليل على عذاب البرزخ و نعيمه،

فإن هذا الخطاب، و العذاب الموجه إليهم،

إنما هو عند الاحتضار و قبيل الموت و بعده.

و فیه دلیل، علی أن الروح جسم، یدخل و یخرج، و یخاطب،

و يساكن الجسد، و يفارقه، فهذه حالهم في البرزخ.

و أما يوم القيامة، فإنهم إذا وردوها، وردوها مفلسين

فرادى بلا أهل و لا مال، و لا أولاد و لا جنود، و لا أنصار،

كما خلقهم الله أول مرة، عارين من كل شيء.

فإن الأشياء، إنما تتمول و تحصل بعد ذلك، بأسبابها، التي هي أسبابها،

و في ذلك اليوم تنقطع جميع الأمور، التي كانت مع العبد في الدنيا،

سوى العمل الصالح و العمل السيء، الذي هو مادة الدار الآخرة،

الذي تنشأ عنه، و يكون حسنها و قبحها، و سرورها و غمومها،

و عذابها و نعيمها، بحسب الأعمال.

فهي التي تنفع أو تضر، و تسوء أو تسر، و ما سواها من الأهل و الولد،

و المال و الأنصار، فعواري خارجية، و أوصاف زائلة، و أحوال حائلة، و لهذا قال تعالى:

( وَلَقَدَ جِنْ تُمُونَا فُرَادَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ

أي: أعطيناكم، و أنعمنا به عليكم

(وَرَأَةَ ظُهُورِكُمْ)

لا يغنون عنكم شيئا

\*\*\*صحیح مسلم

3 - (2958) عَنْ مُطَرِّفٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَ هُوَ يَقْرَأُ:-أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ، قَالَ:

يَقُولُ ابْنُ آدَمَ: مَالِي، مَالِي،

قَالَ: وَ هَلْ لَكَ، يَا أَبْنَ آذُّمَ مِنْ مَالِكَ إِلَّا

1-مَا أَكَلْتَ فَأَفْنَيْتَ،

2-أَوْ لَبِسْتَ فَأَبْلَيْتَ،

3-أَوْ تَصَدَّقْتَ فَأَمْضَيْتَ؟ "،

# (وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتُوا ).

فإن المشركين يشركون بالله، و يعبدون معه الملائكة، و الأنبياء، و الصالحين، و غيرهم، و هم كلهم لله،

و لكنهم يجعلون لهذه المخلوقات نصيبا من أنفسهم،

و شركة في عبادتهم،

و هذا زعم منهم و ظلم،

فإن الجميع عبيد لله، و الله مالكهم، و المستحق لعبادتهم.

فشركهم في العبادة، و صرفها لبعض العبيد،

تنزيل لهم منزلة الخالق المالك،

فيوبخون يوم القيامة و يقال لهم هذه المقالة.

# (وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَّكُوَّلُقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ)

أي: تقطعت الوصل و الأسباب بينكم و بين شركائكم، من الشفاعة و غيرها فلم تنفع و لم تُجْد شيئا.

# (وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمُ تَزْعُمُونَ)

من الربح، و الأمن و السعادة، و النجاة، التي زينها لكم الشيطان،

و حسنها في قلوبكم، فنطقت بها ألسنتكم. و اغتررتم بهذا الزعم الباطل، الذي لا حقيقة له، حين تبين لكم نقيض ما كنتم تزعمون،

و ظهر أنكم الخاسرون لأنفسكم و أهليكم و أموالكم.

# توسط مكة للأرض.

#### الرابط

بحث: أ.د/ يحيى حسن وزيرى

اثبات توسط مكة لليابسة بالقياسات و صور الأقمار الصناعية:

استخدمت في بحثى لاثبات توسط مكة المكرمة لليابسة على برنامجين يعتمدان على صور الأقمار الصناعية الحقيقية للكرة الأرضية، و هما:

أ- جوجل ايرث Google Earth: وهو برنامج معروف بامكانياته العالية لتحديد المسافات بين أي نقطتين على سطح الكرة الأرضية بدقة متناهية.

ب- Qibla locator: و هو برنامج مصمم خصيصا لتحديد اتجاه القبلة بدقة متناهية من أى نقطة على الكرة الأرضية، كما يحدد المسافة بين أى نقطة على الكرة الأرضية و مكة المكرمة (القبلة) بدقة متناهية أيضا.

3-1 توسط مكة للعالم القديم (أفريقيا وأوروبا):

\* نقاط القياس: جنوب أفريقيا والساحل الغربى لأفريقيا وجزيرة أيسلندا. المسافة المتوسطة بين مكة وأبعد النقاط في أفريقيا و أوروبا هي 6511 كم.

2-3 توسط مكة المكرمة لحدود العالم الجديد القريبة:

\* نقاط القياس: الحدود القريبة لاستراليا والقارة الجنوبية والأمريكتين ومضيق برنج واليابان.

المسافة المتوسطة بين مكة وتلك النقاط هي 9320 كم.

3-3 توسط مكة المكرمة لحدود العالم الجديد البعيدة:

\* نقاط القياس: الحدود البعيدة لاستراليا والقارة الجنوبية والأمريكتين.

المسافة المتوسطة بين مكة وتلك النقاط هي 13269 كم.

3-4 توسط مكة المكرمة للمراكز الجغرافية قارات العالم الجديد:

يقصد بالمركز الجغرافي لكل قارة بأنه النقطة التى تتوسط القارة من حيث المساحة. المسافة المتوسطة بين مكة وتلك النقاط هي 11494 كم.

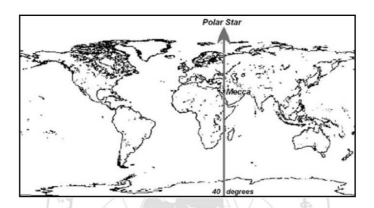
رابعا: شهادة عالم غربي:

طالب البروفيسور"أرنولد كيسرلنج" الأستاذ السابق بجامعة فيينا ، أن يكون خط طول مكة هو خط التوقيت العالمي بدلا من جرينتش، انظر الموقع الأليكتروني التالى: (.(www.chanceandchoice.com

#### • الخلاصة:

تعتبر مكة المكرمة عثابة مركز لأربعة دوائر، كل واحدة منها قر بحد معين من حدود اليابسة وكذلك المراكز الجغرافية لقارات العالم الجديد، وهو مايوضح الحكمة

الالهية من اختيارها لتكون قبلة ومكان حج الأمة الاسلامية، كما يوضح اعجاز القرآن الكريم في وصفها باسم "أم القرى".



شكل (١٠): الخريطة التي رسمها البروفيسور «أرنولد كيسرلنج" وعليها الخط الذي يمر بموقع مكة مشيرا للنجم القطبي، دلالة على توسط مكة المكرمة لليابسة.

إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى لَيْجِ مُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ١٠٠٠ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكُنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ۚ ذَٰلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَرْبِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَـٰلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِنَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ قَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْآيِنتِ لِقَوْرٍ يَعْلَمُونَ ﴿ ۖ وَهُوَ ٱلَّذِى أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسٍ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ قَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُوكَ آلَ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَلَهِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نْخَرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُّثَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانُّ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِّنْ أَعْنَابِ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَيِّهِٱنْظُرُوٓا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِذِّهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآكِينَتٍ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكًآءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ خَرَقُواْ لَهُو بَنِينَ وَبَنَكتِ بِغَيْرِ عِلْمِ شُبْحَكنَهُ، وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ اللهَ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ، وَلَد وَلَد وَلَر تَكُن لَّهُ صَنْحِبَ ثُوخَلَقَ كُلُّ شَيْءً وَهُوَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۖ 💮

إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى لَيْ يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُغْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيُّ ذَالِكُمُ اللَّهُ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلْيَتَلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ

حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ اللهِ وَهُو ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِنَهَ تَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِقَدُ فَصَّلْنَا ٱلْآيِنتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللهِ وَهُوَ ٱلَّذِيَ أَنشاً كُم

مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَسُتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَةً قُلَّا فَصَّلْنَا ٱلْآيَنَ لِقَوْمِ يَفْقَهُوك الله

يخبر تعالى عن كماله، و عظمة سلطانه، و قوة اقتداره، و سعة رحمته،

و عموم كرمه، و شدة عنايته بخلقه،

فقال: (إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى ) الاعجاز العلمي

شامل لسائر الحبوب، التي يباشر الناس زرعها، و التي لا يباشرونها،

كالحبوب التي يبثها الله في البراري و القفار،

⊙فيفلق الحبوب عن الزروع و النوابت، على اختلاف أنواعها، و أشكالها،
 و منافعها،

و يفلق النوى عن الأشجار، من النخيل و الفواكه، و غير ذلك. فينتفع الخلق، من الآدميين و الأنعام، و الدواب.

\$ و يرتعون فيما فلق الله من الحب و النوى،

♦ و يقتاتون، و ينتفعون بجميع أنواع المنافع التي جعلها الله في ذلك.

ث و يريهم الله من بره و إحسانه ما يبهر العقول، و يذهل الفحول،

الله و يريهم من بدائع صنعته، و كمال حكمته،

ما به يعرفونه و يوحدونه، و يعلمون أنه هو الحق، و أن عبادة ما سواه باطلة.

# (يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ )

كما يخرج من المنى حيوانا،

و من البيضة فرخا،

و من الحب و النوى زرعا و شجرا.

# (وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ )

و هو الذي لا نمو فيه، أو لا روح

### (مِنَ ٱلْحَيِّ )

كما يخرج من الأشجار و الزروع النوى و الحب،

و يخرج من الطائر بيضا ونحو ذلك.

\*\*\*يخرج الولد الصالح من الفاجر و العكس

## (ذَلِكُمُ )

الذي فعل ما فعل، و انفرد بخلق هذه الأشياء و تدبيرها

#### (ألله)

رَبُّكُمْ أي: الذي له الألوهية و العبادة على خلقه أجمعين، و هو الذي ربى جميع العالمين بنعمه، و غذاهم بكرمه.

#### ( فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ )

أي: فأنى تصرفون، و تصدون عن عبادة من هذا شأنه، إلى عبادة من لا يملك لنفسه نفعا و لا ضرا، و لا موتا، و لا حياة، و لا نشورا؟

و لما ذكر تعالى مادة خلق الأقوات، ذكر منته بتهيئة المساكن،

و خلقه كل ما يحتاج إليه العباد، من الضياء و الظلمة،

و ما يترتب على ذلك من أنواع المنافع و المصالح

#### فقال: (فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ)

أي: كما أنه فالق الحب و النوى،

كذلك هو فالق ظلمة الليل الداجي،

الشامل لما على وجه الأرض، بضياء الصبح الذي يفلقه شيئا فشيئا،

حتى تذهب ظلمة الليل كلها، و يخلفها الضياء و النور العام، الذي يتصرف به الخلق في مصالحهم، و معايشهم، و منافع دينهم و دنياهم.

20الكون أصله في ظلمة و طبقة النهار في الأرض لا تتعد $^*$ 

كم و بعدها نري ظلام :د .زغلول النجار

⊙و لما كان الخلق محتاجين إلى السكون و الاستقرار و الراحة، التي لا تتم بوجود النهار و النور

#### (وَجَعَلَ ) الله

(ٱلتَّلَ سَكُنًا) يسكن فيه الآدميون إلى دورهم و منامهم، و الأنعام إلى مأواها، و الطيور إلى أوكارها، فتأخذ نصيبها من الراحة،

ثم يزيل الله ذلك بالضياء، و هكذا أبدا إلى يوم القيامة
 \*\*\* كَمَا قَالَ فِي أَوَّلِ السُّورَة: {وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ}
 فَهُوَ سُبْحَانَهُ يَفْلِقُ ظَلَامَ اللَّيْلِ عَنْ غُرَّةِ الصَّبَاحِ، فَيُضِيءُ الْوُجُودَ،
 وَ يَسْتَنِيرُ الْأُفْقُ، وَ يَضْمَحِلُّ الظَّلَامُ، وَيَذْهَبُ اللَّيْلُ بِدَآدِئِهِ وَ ظَلَامِ رِوَاقِهِ،
 وَ يَجِيءُ النَّهَارُ بِضِيَائِهِ وَ إِشْرَاقِهِ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى {يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا} [الْأَعْرَافِ: 54] فَبَيَّنَ تَعَالَى قُدْرَتَهُ عَلَى خَلْقِ الْأَشْيَاءِ الْمُتَضَادَّةِ الْمُخْتَلِفَةِ الدَّالَّةِ عَلَى كَمَالِ عَظَمَتِهِ وَ عَظِيمِ سُلْطَانِهِ،

> فَذَكَرَ أَنَّهُ فَالِقُ الْإِصْبَاحِ وَ قَابَلَ ذَلِكَ بِقَوْلِهِ: {وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَنًا} أَيْ: سَاجِيًا مُظْلِمًا تَسْكُنُ فِيهِ الْأَشْيَاءُ،

كُمَّا قَالَ: {وَالضُّحَى وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى} [الضُّحَى: 1، 2]

وَ قَالَ {وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى \* وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى} [اللَّيْلِ: 1، 2]

وَ قَالَ {وَالنَّهَارِ إِذَا جَلاهَا \* وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا} [الشَّمْسِ: 3، 4] .

( و ) جعل تعالى

### (وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً)

\*\* أَيْ: يَجْرِيَانِ بِحِسَابٍ مُقَنَّنٍ مُقَدَّرٍ، لَا يَتَغَيَّرُ وَلَا يَضْطَرِبُ، بَلْ كُلُّ مِنْهُمَا لَهُ مَنَازِلٌ يَسْلُكُهَا فِي الصَّيْفِ وَ الشِّتَاءِ، فَيَتَرَتَّبُ عَلَى ذَلِكَ اخْتِلَافُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ طُولًا وَ قِصَرًا، كَمَا قَالَ تَعَالَى

{هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ}الْآيَةَ [يُونُسَ: 5]

وَ كَهَا قَالَ: {لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ} [يس: 40]

وَّ قَالَ ۗ {وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ} [الْأَعْرَافِ: 54] .

• الأزمنة و الأوقات، فتنضبط بذلك أوقات العبادات،

و آجال المعاملات،

و يعرف بها مدة ما مضى من الأوقات التي لولا وجود الشمس و القمر،

و تناوبهما و اختلافهما - لما عرف ذلك عامة الناس، و اشتركوا في علمه،

بل كان لا يعرفه إلا أفراد من الناس، بعد الاجتهاد،

و بذلك يفوت من المصالح الضرورية ما يفوت.

(ذَالِكَ ) التقدير المذكور

### (تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ)

الذي من عزته انقادت له هذه المخلوقات العظيمة،

فجرت مذللة مسخرة بأمره، بحيث لا تتعدى ما حده الله لها،

و لا تتقدم عنه و لا تتأخر

#### (ٱلْعَلِيمِ )

الذي أحاط علمه، بالظواهر و البواطن، و الأوائل و الأواخر.

و من الأدلة العقلية على إحاطة علمه، تسخير هذه المخلوقات العظيمة،

على تقدير، و نظام بديع، تحيُّرُ العقول في حسنه و كماله،

و موافقته للمصالح و الحكم.

### (وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِنَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلْمَنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْيَ

حين تشتبه عليكم المسالك، و يتحير في سيره السالك،

فجعل الله النجوم هداية للخلق إلى السبل، التي يحتاجون إلى سلوكها لمصالحهم، و تجاراتهم، و أسفارهم.

1- نجوم لا تزال ترى، و لا تسير عن محلها،

2- ما هو مستمر السير، يعرف سيرَه أهل المعرفة بذلك،

و يعرفون به الجهات و الأوقات.

و دلت هذه الآية و نحوها، على:-

الكمشروعية تعلم سير الكواكب و محالها

الذي يسمى علم التسيير، فإنه لا تتم الهداية و لا تمكن إلا بذلك.

\*\*\*قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ:

مَنِ اعْتَقَدَ فِي هَذِهِ النُّجُومِ غَيْرَ ثَلَاثٍ فَقَدْ أَخْطَأَ وَكَذَبَ عَلَى اللَّهِ:-

1-أَنَّ اللهَ جَعَلَهَا زِينَةً لِلسَّمَاءِ

2-وَ رُجُ ــومًا لِلشَّيَاطِينِ،

3-وَ يُهْتَـدَى بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ.

### وُقَدُ فَصَّلْنَا ٱلْآيكتِ )

أي بيناها، و وضحناها، و ميزناكل جنس و نوع منها عن الآخر، بحيث صارت آيات الله بادية ظاهرة

### (لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ)

أي: لأهل العلم و المعرفة،

فإنهم الذين يُوَّجه إليهم الخطاب، و يطلب منهم الجواب،

بخلاف أهل الجهلل و الجفاء،

المعرضين عن آيات الله، و عن العلم الذي جاءت به الرسل،

فإن البيان لا يفيدهم شيئا، و التفصيل لا يزيل عنهم ملتبسا،

و الإيضاح لا يكشف لهم مشكلا.

### ( وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنشَا كُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ)

وهو آدم عليه السلام. أنشأ الله منه هذا العنصر الآدمي؟

\*\*\* كَمَا قَالَ: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً} [النِّسَاءِ: 1] .

الذي قد ملأ الأرض و لم يزل في زيادة و نمو، الذي قد تفاوت في أخلاقه و خلقه، و أوصافه تفاوتا لا يمكن ضبطه، و لا يدرك وصفه،

### (فستقر)

فِي الْأَرْحَامِ

و قيل: فَمُسْتَقَرٌّ فِي الدنيا،

# إِوْمُ سَوَّدَعٌ }

\* فِي الْأَصْلَابِ.

وقيل:وَ مُسْتَوْدَعٌ حَيْثُ يَهُوتُ.

و جعل الله لهم مستقرا، أي منتهى ينتهون إليه، و غاية يساقون إليها، و هي دار القرار، التي لا مستقر وراءها، و لا نهاية فوقها،

فهذه الدار، هي التي خلق الخلق لسكناها،

و أوجدوا في الدنيا ليسعوا في أسبابها، التي تنشأ عليها و تعمر بها، و أودعهم الله في أصلاب آبائهم و أرحام أمهاتهم،

ثم في دار الدنيا،

ثم في البرزخ، كل ذلك، على وجه الوديعة، التي لا تستقر و لا تثبت، بل ينتقل منها حتى يوصل إلى الدار التي هي المستقر،

و أما هذه الدار، فإنها مستودع و ممر

(قَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْآيكَتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُوك)

عن الله آياته، و يفهمون عنه حججه، و بيناته.

وَهُوَ الَّذِى أَنزَلَ مِنَ السَّمَلَةِ مَآهُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُحْفِرًا نُحْفِرًا نُحْفِرًا نُحْفِرًا نُحْفِرًا نُحْفَرِهُ مِنْهُ حَبَّنَا ثُمَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ خَضِرًا نُحْفَرِهِ قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهُا نُظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا آثَمَرَ مِنْ الْعَنَابِ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهُا نُظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا آثَمَرَ وَيَعْمِلُونَ الْآنَى

### و ( وَهُو الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآةً )

\*\*\* كَمَا قَالَ {وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ} [الْأَنْبِيَاءِ: 30] و هذا من أعظم مننه العظيمة، التي يضطر إليها الخلق، من الآدميين و غيرهم،

و هو أنه أنزل من السماء ماء متتابعا وقت حاجة الناس إليه،

فأنبت الله به كل شيء، مما يأكل الناس و الأنعام،

فرتع الخلق بفضل الله، و انبسطوا برزقه، و فرحوا بإحسانه،

و زال عنهم الجدب و اليأس و القحط، ففرحت القلوب، و أسفرت الوجوه، و حصل للعباد من رحمة الرحمن الرحيم، ما به يتمتعون و به يرتعون،

مما يوجب لهم، أن يبذلوا جهدهم في شكر من أسدى النعم،

و عبادته و الإنابة إليه، والمحبة له.

و لما ذكر عموم ما ينبت بالماء، من أنواع الأشجار و النبات، ذكر الزرع و النخل، لكثرة نفعهما و كونهما قوتا لأكثر الناس

فقال: (فَأَخُرَجْنَا بِهِ، نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا لَخُرْجُ مِنْهُ) أي: من ذلك النبات الخضر،

### (حَبُّا مُّتَرَاكِبًا)

بعضه فوق بعض، من بر، و شعیر، و ذرة، و أرز، و غیر ذلك، من أصناف الزروع،

#### و في وصفه بأنه متراكب:-

1-إشارة إلى أن حبوبه متعددة، و جميعها تستمد من مادة واحدة،

و هي لا تختلط،

بل هي متفرقة الحبوب، مجتمعة الأصول،

2-و إشارة أيضا إلى كثرتها، و شمول ربعها و غلتها، ليبقى أصل البذر،

و يبقى بقية كثيرة للأكل و الادخار.

### (وَمِنَ ٱلنَّخْلِ)

أخرج الله

### (مِن طُلْعِهَا)

و هو الكفرى، و الوعاء قبل ظهور القنو منه، فيخرج من ذلك الوعاء

### (قِنْوَانُّ دَانِيَةٌ)

\*\*\* قِصَارَ النَّخْلِ اللَّاصِقَةِ عُذُوقُهَا بِالْأَرْضِ.

آي: قريبة سهلة التناول، متدلية على من أرادها، بحيث لا يعسر التناول من النخل و إن طالت، فإنه يوجد فيها كرب و مراقى، يسهل صعودها.

(9)

أخرج تعالى بالماء

(وَجَنَّدتِ مِّنْ أَعْنَابِ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ)

فهذه من الأشجار الكثيرة النفع، العظيمة الوقع،

فلذلك خصصها الله بالذكر بعد أن عم جميع الأشجار و النوابت.

\*\*\* كَمَا امْتَنَّ تَعَالَى بِهِمَا عَلَى عِبَادِهِ، في قَوْلِهِ:

{وَمِنْ ۚ هَٰٓرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا}[النَّحْلِ: 67] وَ كَانَ ذَلِكَ قَبْلَ تَحْرِيمِ الْخَمْرِ.

وَقَالَ: {وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِنَّ نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ} [يس: 34] .

و قوله (مُشْتَبِهُا وَغَيْرَ مُتَشَيِهٍ)

ريحتمل أن يرجع إلى الرمان و الزيتون،

أي: [مشتبها في شجره و ورقه،

غير متشـــابه في ثمــره (((\*\*\*شكــلا و طعمـا و طبعـا)))

٥ و يحتمل أن يرجع ذلك، إلى سائر الأشجار و الفواكه،

[و أن بعضها مشتبه، يشبه بعضه بعضا، و يتقارب في بعض أوصافه، ]

[و بعضها لا مشابهة بينه و بين غيره، ]

و الكل ينتفع به العباد، و يتفكهون، و يقتاتون، و يعتبرون،

و لهذا أمر تعالى بالاعتبار به،

فقال: (أنظروا)

نظر فكر و اعتبار

(إِلَى ثَمَرِهِ )

أي: الأشجار كلها، خصوصا: النخل

### (إِذَا أَثْمَرَ)

#### (وَيَنْعِفِهُ )

أي: انظروا إليه، وقت إطلاعه، و وقت نضجه و إيناعه،

فإن في ذلك عبرا و آيات، يستدل بها على رحمة الله، و سعة إحسانه و جوده، و كمال اقتداره و عنايته بعباده.

⊙و لكن ليس كل أحد يعتبر و يتفكر و ليس كل من تفكر، أدرك المعنى المقصود،

و لهذا قيد تعالى الانتفاع بالآيات بالمؤمنين فقال:-

### (إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَآينتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ)

المؤمنين يحملهم ما معهم من الإيمان، على العمل بمقتضياته

و لوازمه، التي منها:-

1-التفكـــر في آيات الله،

2-e الاستنتاج منها ما يراد منها، و ما تدل عليه، عقلا و فطرة، و شرعا.

وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمُ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَدَتِ بِغَيْرِ عِلْمِ سُبْحَكَنَهُ، وَتَعَكَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴿ ثَلَا تَلَا السَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ، وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةً وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ فَهُ مِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا مِنْهِ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَا مِنْهِ عَلِيمٌ اللهُ اللَّهُ مَنْهِ عَلِيمٌ اللهُ اللَّهُ مَا مَا مِنْهِ عَلِيمٌ اللهُ اللَّهُ مَا مَا مَا مُؤْمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

### ( وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَّكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ)

\*\*\* كقول ابراهيم ﴿ قَالَ أَتَعَبُّدُونَ مَا لَنَحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ الصافات: ٩٠ - ٩

يخبر تعالى: أنه مع إحسانه لعباده و تعرفه إليهم، بآياته البينات، و حججه الواضحات – أن المشركين به، من قريش و غيرهم،

جعلوا له شركاء، يدعونهم، و يعبدونهم، من الجن و الملائكة،

الذين هم خلق من خلق الله،

ليس فيهم من خصائص الربوبية و الألوهية شيء،

فجعلوها شركاء لمن له الخلق و الأمر،

و هو المنعم بسائر أصناف النعم، الدافع لجميع النقم،

### (وَخُرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِمٍ )

و كذلك « خرق المشركون » أي:-

ائتفكوا، و افتروا من تلقاء أنفسهم لله، بنين و بنات

### (بِغَيْرِ عِلْمِ )

منهم،

\*\*\*بحقيقة ما يقولون و لكن جهلا بالله و بعظمته و أَنَّهُ لَا يَنْبَغِي إِنْ كَانَ إِلَهًا أَنْ يَكُونَ لَهُ بَنُونَ وَ بَنَاتٌ وَ لَا صَاحِبَةٌ، وَ لَا أَنْ يُشْرِكَهُ فِي خَلْقِهِ شَرِيكٌ.

و من أظلم ممن قال على الله بلا علم،

و افترى عليه أشنع النقص، الذي يجب تنزيه الله عنه؟!!.

\*\*\* يُنَبِّهُ بِهِ تَعَالَى عَلَى ضَلَالِ مَنْ ضَلَّ فِي وَصْفِهِ تَعَالَى بِأَنَّ لَهُ وَلَدًا،

هُ كَمَا يَزْعُمُ مَنْ قَالَهُ مِنَ الْيَهُودِ فِي الْعُزَيْرِ،

هُوَ مَنْ قَالَ مِنَ النَّصَارَى في الْمَسِيحِ

و كَمَا قَالَ الْمُشْرِكُونَ مِنَ الْعَرَبِ فَي الْمَلَائِكَة:

إِنَّهَا بَنَاتُ اللَّهِ، تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبيرًا.

Oو لهذا نزه نفسه عما افتراه عليه المشركون فقال:

### (سُبْحَننُهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّايَصِفُونَ)

فإنه تعالى، الموصوف بكل كمال، المنزه عن كل نقص، و آفة و عيب.

### (بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ)

أي: خالقهما، و متقن صنعتهما، على غير مثال سبق، بأحسن:-

[خلق، و نظام و بهاء،]

لا تقترح عقول أولي الألباب مثله، و ليس له في خلقهما مشارك.

### رَّ أَنَّى يَكُونُ لَهُ، وَلَدٌ وَلَرْ تَكُن لَهُ صَنوجَةً)

أي: كيف يكون لله الولد، و هو الإله السيد الصمد،

الذي لا (صنحبة ) له أي:-

لا زوجة له، و هو الغني عن مخلوقاته، و كلها فقيرة إليه،

مضطرة في جميع أحوالها إليه، و الولد لا بد أن يكون من جنس والده؛ (وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ)

و الله خالق كل شيء و ليس شيء من المخلوقات مشابها لله بوجه من الوجوه. و لما ذكر عموم خلقه للأشياء، ذكر إحاطة علمه بها

فقال: (وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ)

و في ذكر العلم بعد الخلق، إشارة إلى الدليل العقلي إلى ثبوت علمه، و هو هذه المخلوقات، و ما اشتملت عليه من النظام التام، و الخلق الباهر،

ف\_إن ف\_\_ ذلك دلالـة علـى:-

1-سع\_ة علم الخالق،

2-و كم\_ال حكمته،

كما قال تعالى: ( أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ)

و كما قال تعالى: (وَهُوَ الْخَلاقُ الْعَلِيمُ )

ذلكم الذي خلق ما خلق، و قدر ما قدر.

### (89) إن الله فالق الحب والنوي... بقلم الدكتور: زغلول النجار

http://www.islamicmedicine.org/zaghlool/89.htm

#### من الدلالات العلمية للآية الكريمة

للبذور النباتية اسمان متمايزان أولهما( الحب) وثانيهما( النوي)،

ويعبر بلفظة (الحب) أو (الحبوب) عن البذور المستخدمة كمحاصيل غذائية أساسية للإنسان من مثل حبوب القمح (الحنطة) والشعير، والذرة، والشوفان وكلها من بذور النباتات الوعائية، المزهرة، ذات البذور المكونة من فلقة واحدة،

أما البذور ذات الفلقتين فيطلق عليها اسم (البذور) من مثل بذور العائلة القرنية التي منها الفول، والحمص، البازلاء، الفاصوليا، اللوبيا، العدس، الترمس، فول الصويا، الفول السوداني، الحلبة، البامية، كما قد تطلق على البذور التي لا يأكلها الإنسان من مثل بذور البرسيم،

والقطن وغيرها. Оأما البذور التي لها قدر من الصلابة فيطلق عليها اسم النوي ومفردها نواة) كما قد تجمع على أنواء،

وذلك مثل نواة كل من البلح، والمشمش، والبرقوق، والخوخ، والزيتون وغيرها، واللفظة تذكر وتؤنث،

وقد وردت في القرآن الكريم مرة واحدة.

وأيا كانت طبيعة غلاف أو اغلفة البذرة رقيقة هشة، أو سميكة خشبية أو قرنية صلبة فإن الله( تعالي) قد اعطي للجنين الكامن بداخلها القدرة علي شقها وفلقها عجرد توافر الشروط اللازمة لإنباته،

وذلك من أجل تيسير خروج النبتة الجنينية النامية من داخل البذرة في عملية معجزة تعرف باسم عملية [إنبات البذور] التي تتكاثر بها معظم النباتات الراقية.

و النباتات البذرية التي منها معظم طعوم و احتياجات الناس تضم أكثر من ربع مليون نوع من أنواع النباتات الراقية علي اختلاف أوضاعها التصنيفية،

و يمثل كل نوع منها بعشرة أصناف في المتوسط علي أقل تقدير، و يمثل الصنف الواحد بأعداد لاتحصي من الأفراد،

و يستمر كل فرد من هذه الأفراد في التكاثر عن طريق انتشار أو استنبات بذوره إلى ما شاء الله.

و قد يطلق علي كل المحاصيل المستخدمة كمواد غذائية أساسية للانسان اسم (الغلة) وجمعها (الغلال) معني ما تغله الأرض،

و إن كانت لم ترد هذه اللفظة في القرآن الكريم..

وأصل كلمة (الحبة) مستمد من قلب كل شئ أو غرته، فحبة القلب سويداؤه، وحبة النبات غرته،

و(الحبة) و(الحب) بكسر الحاء تقال لبذور نباتات الصحراء مما ليس بقوت للإنسان من مثل بذور الأعشاب، والرياحين، والحشائش،

استنادا إلى ما جاء بالحديث الشريف:... فينبتون كما تنبت الحبة في حميل السبل.

وجاء ذكر كلمة (حبة) في القرآن الكريم ست مرات في خمس من الآيات. ماهية البذور:

البذور في النباتات الراقية هي البويضات المخصبة،

و على ذلك فإنها هي وسيلة التكاثر في معظم هذه النباتات لأنها تحوي أجنتها الكامنة في حالة من السكون المؤقت،

و الجنين يشغل حيزا ضئيلا جدا من حجم البذرة،

أما باقي حجمها فيتكون من مواد غذائية غير حية مكتنزة يحتاج إليها الجنين في مراحل إنباته الأولي حتي يخرج منه المجموع الجذري متجها إلي أسفل، مخترقا التربة (باحثا عن الماء والغذاء علي هيئة الأملاح المذابة في هذا الماء أو من عناصر ومركبات التربة بطرائق مباشرة أو غير مباشرة)، و حتي يندفع المجموع الخضري من الجنين إلي أعلي، باحثا عن كل من الهواء وأشعة الشمس،

و بمجرد تكون الأوراق الخضراء، يبدأ النبات في تصنيع الغذاء اللازم لنموه ولبناء جميع خلاياه، و انسجته، و ازهاره، و ثماره بواسطة عملية التمثيل الضوئي.

و يغلف البذرة بما فيها من الجنين والمواد الغذائية المكتزة عدد من الأغلفة اللازمة لحمايتها من المؤثرات الخارجية،

و من أهم هذه الأغلفة مايعرف باسم (القصرة) وهي تتكون من أغلفة البويضة بعد عملية الإخصاب مباشرة، كما يتكون غلاف الثمرة من جدار المبيض فور إتمام عملية الإخصاب.

و عندما يتم نضج البذرة فإنها تجف،

و يبقي الجنين الحي بداخلها في حالة من السكون المؤقت حتي تتهيأ له الظروف المناسبة للإنبات.

و يتفاوت طول الفترة التي تمر بين نضج البذرة وصلاحيتها للإنبات تفاوتا كبيرا،

ففي بعض الحالات تكون البذور صالحة للإنبات مجرد انطلاقها من الثمرة أو إخراجها من داخلها، و مثل هذه البذور إذا تعرضت للجفاف فإن الجنين بداخلها قد يفقد شيئا من حيويته أو يموت،

و في بعض النباتات الأخري قد يظل الجنين محتفظا بحيويته في داخل البذرة (أو الحبة أو النواة) لسنوات عديدة كما هو الحال في العائلة القرنية، و نوي العديد من الثمار مثل نوي نخيل البلح.

و تتباين بذور النباتات في عدد أغلفتها، وفي شكل وطبيعة تلك الأغلفة، وفي حجم وشكل الجنين،

و في طبيعة خزن المواد الغذائية المصاحبة للجنين،

إما في نسيج خاص يعرف باسم الإندوسبرم (Endosperm)

أو في فلقة واحدة

أو فلقتين أو أكثر،

و هذا الغذاء المختزن إما أن يكون نشويا دقيقيا

أو قرنيا صلبا كما هو الحال في حبة الذرة،

أو يكون سيليولوزيا صلبا كما هو الحال في نواة هُرة نخيل البلح.

#### فلق الحب والنوي( أو إنبات البذور)

تقوم أغلفة البذور بحمايتها من المؤثرات الخارجية،

و هذه الاغلفة غالبا ما تكون مميزة و تعرف باسم القصرة،

و لكنها في بعض الأحوال قد تلتحم بجدار البذرة حتى لامكن تمييزها.

و قد هيأ الخالق العظيم للجنين في داخل البذرة قدرا من الاتصال المحدود

بالعالم الخارجي عن طريق ندبة دائرية دقيقة جدا تعرف باسم السرة

و عثل مكان ارتباط البذرة بالحبل السري،

و يوجد تحت السرة ثقب أدق منها كثيرا يعرف باسم النقير،

- و تغطي هاتان الفتحتان بنسيج اسفنجي يعرف باسم البسباسة له قدرة على امتصاص الماء،
  - و قد تكون هاتان الفتحتان علي هيئة شقين طوليين دقيقين فيعرفان باسم القلم و الكوز.
    - و هذه الفتحات هي مدخل الأوكسجين إلى الجنين،
    - و مدخل معظم الماء الذي تمتصه البذرة وقت إنباتها.

#### و الجنين الكامن في داخل البذرة يتكون من ثلاثة اجزاء رئيسية هي:

- (1) الريشة وتعطى المجموع الخضري بعد نهوها،
  - (2) الجذير ويعطى المجموع الجذري بعد نهوه،
    - (3) السويقة وتعطى الساق بعد نهوها؛
- و يحيط بالجنين مخزون من المواد الغذائية في نسيج خاص يعرف باسم الإندوسبرم أو في فلقة واحدة أو في فلقتين أو أكثر،
- و هذه المواد الغذائية المختزنة في داخل بذور النباتات تتكون من المواد الكربوهيدراتية، و البروتينية، و الدهون
  - بنسب تتفاوت بتفاوت نوع النبات.
  - فمن النباتات مغطاة البذور ذوات الفلقة الواحدة نبات الذرة،
    - و من ذوات الفلقتين نبات الفول،
    - و من النباتات عديدة الفلقات الصنوبر
      - و هو من النباتات معراة البذور.
    - و قد تبقى الفلقة أو الفلقتان أو الفلقات تحت سطح التربة،
      - و قد ترتفع أو ترتفعان فوق سطح الأرض
  - و تلعب أو تلعبان دور أوراق أولية تعرف باسم الأوراق الفلقية.

#### من شروط إنبات البذور:-

بعد فترة السكون التي عاشها الجنين في داخل البذرة الجافة،

و الشروط الداخلية تتعلق بالبذرة ذاتها:-

1- حيوية الجنين،

2-و نضج البذرة و سلامتها من التسوس و العفن،

3-و من سمات نضج البذرة تخلصها من المواد الكابحة للنمو و المثبطة له من مثل الحمض الأبسيسي(AbscisicAcid)

و الذي يتخلق في بعض البذور ليساعد الجنين علي السكون و الكمون في داخل البذرة،

و يضمن سباته حتي تتوافر له الظروف المناسبة لإنباته.

و كثير من البذور يتوقف إنباتها علي إزالة تلك المواد المثبطة للنمو،

و يتم ذلك بواسطة الضوء و الحرارة،

أو بإفراز مواد مضادة للمواد المثبطة بواسطة الجنين ذاته في داخل البذرة، فسبحان الذي قدر ذلك بعلمه وقدرته.

4- توافر الإمكانية لامتصاص البذرة للقدر الكافي من كل من الماء و الأكسجين عن طريق فتحات دقيقة هيأها الخالق( سبحانه وتعالي) في جسم البذرة من مثل السرة والنقير أو القلم و الكوز،

خاصة أن بعض أنواع البذور مغطاة بطبقة خارجية صلبة قد تحول دون وصول القدر الكافي من الماء و الأكسجين إلى الجنين إلا بعد أن مر تلك

الطبقة الخارجية للبذرة بسلسلة من النشاطات الطبيعية أو الكيميائية أو الميكروبية التي تعين على تمزيقها.

و مثل هذه البذور قد يصعب استنباتها إلا بعد خدش غطائها الخارجي، أو غسلها ونقعها في الماء لفترة محددة،

أو تعريضها للضوء

أو لدرجات الحرارة المنخفضة

( حوالي خمس درجات مئوية لمدة تتراوح بين أربعة وستة أسابيع)،

و ذلك لأن كلا من الضوء والحرارة المنخفضة يعمل علي تنشيط الجنين في داخل البذرة، ومساعدته على الإنبات

#### أما عن الشروط الخارجية:-

1-فأولها توافر الماء بالمواصفات المناسبة لأنه أهم شروط الإنبات، و بالقدر الكافي لأن غمر البذور بالماء قد يؤدي إلي إفسادها لمنعه الأكسجين من الوصول إلى الجنين في داخل البذرة،

2-و كذلك توافر القدر الكافي من الأكسجين،

3-و توافر درجات الحرارة

4-و الإضاءة المناسبة،

و ذلك لأن بعض البذور تنشط عملية إنباتها في الضوء بينما البعض الآخر يفضل الظلام.

#### التغيرات التي تطرأعلي البذرة في أثناء إنباتها

عند توافر كل من الشروط الداخلية والخارجية للإنبات تبدأ البذرة بامتصاص الماء و الانتفاخ لزيادة حجمها، و حينئذ تبدأ في داخل البذرة سلسلة معقدة من عمليات البناء و الهدم التي تعين الجنين علي التحرك بالنمو بعد فترة السكون التام التي عاشها و هو كامن في داخل البذرة الجافة،

# فيبدأ بالإنبات ليعيد دورة حياة النبتة الأم من جديد. وتشمل عملية الإنبات ما يلي:

- (1) امتصاص البذرة للماء، و انتفاخها بسبب الامتلاء التدريجي بهذا الماء حتي تبدأ القصرة (غلاف البذرة) في التمزق بسبب ازدياد الضغط عليها من داخل البذرة،
  - و بذلك يصل الماء بالقدر الكافي إلى الجنين،
  - و إلى كتلة الغذاء المختزنة حوله مما يساعد على تنشيط كتلة الغذاء كيميائيا، و على تنشيط الجنين حيويا.
- (2) بدء الجنين في إفراز عدد من الإنزيات القادرة علي تفتيت وتحلل المواد الغذائية المختزنة حوله في داخل البذرة إما في الفلقات أو في نسيج خاص، و هي مواد معقدة التركيب و غير قابلة للذوبان في الماء، فتحللها تلك الإنزيات إلي مواد بسيطة و قابلة للذوبان في الماء حتي يمكن للجنين امتصاصها و العيش عليها، أثناء فترات الإنبات الأولي.

#### و من امثلة هذه الإنزيات ما يلي:

- 1-إنزيم الدياستيز الذي يحول النشا إلي سكر.
- 2-إنزيم البروتيز الذي يحول البروتينات إلي أحماض أمينية.
- 3-و إنزيم الليبيز الذي يحول الدهون و الزيوت إلى أحماض دهنية و جلسرين،
- و يؤدي ذلك إلي تضخم حجم المخزون الغذائي في داخل البذرة أضعافا كثيرة.

(3) شق التربة: من أهم عوامل شق التربة انتفاخ البذور نتيجة لامتصاصها كميات مناسبة من الماء لأن ذلك يولد قوة هائلة تعرف باسم قوة الإنبات لايكاد العقل البشري أن يتصور قدرها،

لدرجة أننا إذا ملأنا زجاجة بالبذور الجافة،

وأضفنا إليها قدرا مناسبا من الماء،

وأحكمنا غلق الزجاجة

فإن القوة الناتجة عن إنبات البذور و تضخم حجمها بامتصاص الماء تصبح كافية لتفجير الزجاجة مهما يكن سمك جدارها.

ويعين على شق التربة تعطش المعادن المكونة لها للماء،

و امتصاصه بكميات كبيرة مما يؤدي إلى زيادة حجمها،

و ارتفاعها إلي أعلي حتي ترق التربة رقة شديدة

ثم تنشق لتفسح طريقا سهلا للسويقة الممتدة إلى أعلى من البذرة النابتة. ويساعد على تحرك جزيئات التربة إلى أعلى غلبة المعادن الصلصالية عليها، وهي على هيئة رقائق صفائحية دقيقة تحتفظ بقدر من الغازات فيما بينها، فإذا تخللها الماء حل محل تلك الغازات،

ودفع بها إلى خارج التربة مما يؤدي إلى انتفاض حبيبات التربة إلى أعلى واهتزازها بعنف حتى ترق التربة وتنشق.

ويعين علي ذلك ايضا ما تحمله رقائق الصلصال من شحنات كهربية تتنافر مع الشحنات المشابهة علي جزئ الماء ذي القطبية الكهربية المزدوجة الموجبة على ذرق الأوكسجين.

(4) بدء خلايا الجنين في الانقسام والنمو حتى عتد الجذير إلى أسفل ويعمل على تثبيت النبتة في التربة،

وبذلك تتصل مصدر غذائها الطبيعي الذي تقوم بامتصاصه علي هيئة العصارة الغذائية المكونة من الماء وما به من العناصر والمركبات المذابة أو التي يستخرجها المجموع الجذري مباشرة من مكونات التربة،

وقد أعطي الخالق( سبحانه وتعالي) كل نبتة من النباتات قدرات اختيارية عالية تختار بها مايناسبها من عناصر ومركبات الأرض اللازمة لنموها. وبعد تكون المجموع الجذري ترتفع الريشة مخترقة شقوق التربة لتظهر فوق مستوى سطح الأرض،

وبذلك تتحول (البذرة النابتة) إلى ما يسمي باسم (البادرة) التي تستطيل بالتدريج لتعطي الساق حاملا الأوراق والبراعم مكونة المجموع الخضري. وباستمرار مراحل النمو المتتالية تتحول البادرة إلى (النبات الكامل) فتبارك الله أحسن الخالقن.

وفي عملية الإنبات قد تبقي الفلقة أو الفلقتان تحت سطح التربة ( محاطة بالقصرة الممزقة) حتى يستنفد ما خزن بها أو بهما من غذاء في تغذية الجنين، وذلك كما يحدث في إنبات بذور البازلاء،

أو إنبات نوي نخيل البلح وفي المقابل قد تنمو السويقة إلى أعلى حاملة معها الفلقة أو الفلقتين إلى ما فوق سطح التربة، ومعهما الريشة، وتأخذ الفلقة أو الفلقتان في الاخضرار التدريجي للمشاركة في عملية التمثيل الضوئي لفترة محددة، حتي تستطيل الريشة وتظهر عليها الأوراق الخضراء مكونة المجموع الخضري للنبات الذي يقوم بعملية التمثيل الضوئي، وحينئذ تضمر الورقة الفلقية أو الورقتان الفلقيتان وتسقط أو تسقطان بعد استنفاد ما بهما من غذاء.

هذه العمليات المعقدة في فلق الحب والنوي لايقوي عليهما أحد من الخلق، ولايمكن لهما أن تتما بغير توجيه، وهداية ربانية ومن هنا نسب الحق (تبارك وتعالي) هاتين العمليتين لذاته العلية تشريفا لهما، وتعظيما لشأنهما لأنه بدونهما ما كانت هناك إمكانية للحياة علي الأرض ولذلك قال (عز من قائل):

إن الله فالق الحب والنوي...( الأنعام:95)

فالحمدلله علي نعمه المتعددة

و منها فلق الحب والنوي، وعلي رأس تلك النعم: القرآن الكريم، الذي أنزله ربنا (تبارك وتعالي) بعلمه علي خاتم أنبيائه ورسله ( على الله على الله المعلم ال

وتعهد (سبحانه وتعالي) بحفظه في نفس لغة وحيه، كلمة كلمة، وحرفا حرفا، ولذلك بقي القرآن الكريم محتفظا بجلال الربوبية المتلألئ بين آياته، وبالدقة العلمية الواضحة في كل اشاراته، والشاهدة على صدق وحيه، وصدق نبوة الرسول الخاتم الذي تلقاه.

### يخرج الحي من الميت

#### الرابط

آيات كثيرة غر عليها ولا تكاد تلفت انتباهنا حتى يكتشف العلماء شيئاً غريباً لنجد أن القرآن تحدث عنه بكل دقة، ومن ذلك إخراج الحي من الميت، لنقرأ.....

أرسل لي أحد الإخوة الأفاضل مقالة نشرتها الغارديان (بتاريخ 2008/6/12 حول حبات من التمر (نوى التمر) عمرها 2000 سنة، حيث عثر العلماء على حبات من نوى التمر في قلعة أحد الملوك القدامى بالأردن، وتبين أن عمر هذه الحبات يزيد على 2000 سنة، ثم قاموا بزراعتها فأنبتت، وهذا ما أثار دهشة العلماء،

فكيف يمكن لحبة أن تبقى ألفي سنة ثم تعود إلى الحياة! وهذا يضيف دليلاً جديداً على إعادة الحياة لهذه البذور بعد أن فقدت أي شكل من أشكال الحياة.

وقد درس العلماء هذه الظاهرة ولا زالت من دون تفسير، إذ أن البذرة تحوي بداخلها برامج خاصة تبقيها مستعدة للحياة في أي لحظة!

ويحتار العلماء من الذي وضع هذه البرامج؟

ومن أين جاءت هذه القدرة الغريبة على النمو عجرد وجود الماء؟ وكيف تحتفظ البذرة بكامل قدراتها على النمو لتنبت نفس النبات دامًا، أي أن بذرة النخيل لا تنبت إلا شجرة نخيل،

وبذرة العنب لا تنبت إلا شجرة عنب وهكذا،

فمن الذي علم هذه البذور

ومن الذي أرشدها لتقوم بعملها دون أدنى خطأ؟

إنه الله تعالى القائل: (يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ) [الروم: 19].



هذه حبات من التمر عمرها 2000 سنة وجدت في قلعة الملك هيرود بالقرب من البحر الميت (Science Magazine)

ولا زالت تحافظ على شكلها رغم هذه المدة الطويلة،

وهذا ما أثار تساؤلات العلماء:

كيف يمكن لبذور التمر أن تبقى ألفى سنة دون أن تفسد؟!

لقد قام العلماء قبل ثلاث سنوات بزراعة هذه البذور في تربة مناسبة مع معالجتها بهرمون يساعد على النمو،

فأنبتت وأصبح طول النخلة الآن 1.5 متراً،

و يؤكد العلماء أن الكثير من أنواع البذور لديها القدرة على البقاء لسنوات طويلة إذا ما توافرت لها الظروف المناسبة.

ويقول العلماء إن هذه البذور هي أقدم بذور قابلة للنمو تم اكتشافها حتى الآن، فقد وجدوا الكثير من البذور لنباتات أخرى مثل اللوتس عمرها 1300 عام وتم إنباتها في مختبرات خاصة،

ولكن بذور النخيل هذه لديها قدرة غريبة على البقاء، فهي شجرة مباركة، ولذلك يذكر القرآن هذه الفاكهة، يقول تعالى: (وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ \* وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ \* رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلَّدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ) [ق: 9-11].

تأملوا معي كيف جاء ذكر النخل (وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ) مع ذكر إحياء الأرض بعد موتها (وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا) مع ذكر إخراج الموتى (كَذَلِكَ الْخُرُوجُ)، فكأننا نلمس إشارة إلى قدرة هذه البذور أي بذور النخيل على الحياة.



شجرة النخيل التي تم إنباتها من بذور عمرها ألفي عام،

وقد منت بنجاح وبشكل طبيعي حيث بدأت الأوراق بالظهور بعد مانية أسابيع، فقط وفر العلماء لها المناخ والتربة المناسبة.

إن هذه البذور أو أي بذور أخرى مجرد وصول الماء إليها تبدأ مهارسة مهامها، وتبدأ بالانقسامات والنمو وإخراج نبات كامل، هذا ما يعجب له العلماء:

فمن أين تأتي تلك القوة التي تفلق وتقسم خلايا النبات وتضاعفها حتى تشكل شجرة كاملة تحوي ملايين الخلايا،

وقد كانت بالأصل خلية واحدة ؟! أليس هو الله تعالى القائل: (إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَى يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ)

[الأنعام: 95].

هناك ملحدون يقولون إذا مات الإنسان وتحلل جسده فكيف يمكن أن تعود له الحياة بعد آلاف السنين؟

إن الله تعالى بقدرته وضع في هذه البذور الضعيفة القدرة على البقاء وتحمل الظروف الطبيعية الصعبة من درجات حرارة ورطوبة،

كذلك وضع في الأرض التي نظنها ميتة القدرة على إخراج النباتات، لتكون شاهداً على قدرة الله على إحياء الموقى،

وهذا ما أخبرنا عنه القرآن بقوله تعالى: (فَانْظُرْ إِلَى آَثَارِ رَحْمَةِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِي الْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) [الروم: 50].

ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَّخَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىْءٍ وَكِيلٌ اللهُ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُوهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِيرُ اللَّ قَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن رَّبِّكُمْ خَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِدٍّ - وَمَنْ عَبِي فَعَلَيْهَ أُومَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ النَّ وَكُلَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسَّتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللَّهِ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَّيِّكُ لَا إِلَنَهَ إِلَّا هُوُّ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ اللهُ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُولُومَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بُوكِيلِ اللهُ وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّوا ٱللَّهَ عَذَوًا بِغَيْرِ عِلْمِ كَذَاكِ زَيَّنَّالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِمُهُمْ فَيُنَتِثُهُم بِمَا كَافُوا يَعْمَلُونَ الله وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ ءَايَدٌ لَّيُؤْمِنُنَّ بِمُثْلُ إِنَّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠ وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كُمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِهِ \* أَوَّلَ مَنَّ وَ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ اللهُ

ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُوَّ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىٰءٍ وَكِيلُ اللهُ لَا تُدرِكُهُ الأَبْصَدُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَدُوهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ اللهُ قَدْ جَآءَكُم بَصَآيِرُ مِن رَبِّكُمْ هَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةٍ - وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا

### وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِعَفِيظٍ 💮

# (ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ )

أي: المألوه المعبود، الذي يستحق:-

1-نهاية اللذل،

2-و نهاية الحب،

الرب، الذي ربى جميع الخلق بالنعم، و صرف عنهم صنوف النقم.

# (لآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَّخَكِلِقُ كُلِّ شَيْءٍ)

أي: إذا استقر و ثبت، أنه الله الذي لا إله إلا هو،

### (فَأَعَبُدُوهُ )

فاصرفوا له جميع أنواع العبادة، و أخلصوها لله، و اقصدوا بها وجهه.

فإن هذا هو المقصود من الخلق، الذي خُلِقُوا لأجله

(وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ).

### (وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ)

أي: جميع الأشياء، تحت وكـــالة الله و تدبيره: -

1-خلقـــا،

2-و تـــدبيرا،

3-و تصــريفا.

و من المعلوم، أن الأمر المتصرف فيه يكون:-

1-استقـــامته

2-و تم\_\_امه،

3-و كم\_ال انتظامه،

بحسب حال الوكيل عليه و وكالته تعالى على الأشياء،

ليست من جنس وكالة الخلق،

فإن وكالتهم، وكالة نيابة، و الوكيل فيها تابع لموكله.

و أما الباري، تبارك و تعالى،

فوكالته من نفسه لنفسه، متضمنــــة:-

1-لكم\_ال العلم،

2-و حســن التدبير و الإحسان فيه،

3-و العـــدل

فلا يمكن لأحد أن يستدرك على الله، و لا يرى في خلقه خللا و لا فطورا،

و لا في تدبيره نقصا و عيبا.

و من وكالته: - أنه تعالى، توكل بـــــ: -

1-بيسان دينه،

2-و حفظ عن المزيلات و المغيرات،

5-6 أنه تولى حفظ المؤمنين و عصمتهم عما يزيل إيمانهم و دينهم.

### (لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ)

لعظمته، و جلاله و كماله، أي:-

لا تحيط به الأبصار، و إن كانت تراه، و تفرح بالنظر إلى وجهه الكريم، فنفى الإدراك لا ينفى الرؤية، بل يثبتها بالمفهوم.

فإنه إذا نفى الإدراك، الذي هو أخص أوصاف الرؤية، دل على أن الرؤية ثابتة. فإنه لو أراد نفى الرؤية، لقال « لا تراه الأبصار » و نحو ذلك،

فَعُلِمَ أَنه ليس في الآية حجة لمذهب المعطلة،

الذين ينفون رؤية ربهم في الآخرة، بل فيها ما يدل على نقيض قولهم.

### (وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَكُرِّ)

أي: هو الذي أحـــاط:-

علمه، بالظواهر و البواطن،

و سمعه بجميع الأصوات الظاهرة، و الخفية،

و بصره بجميع المبصرات، صغارها، و كبارها،

و لهذا قال: (وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ)

1-لطف علمه و خبرته، و دق حتى أدرك

[السرائر و الخفايا، و الخبايا و البواطن.]

2-و من لطفه، أنه يســوق:-

أ-عبده إلى مصالح دينه، و يوصلها إليه بالطرق التي لا يشعر بها العبد، و لا يسعى فيها،

ب-و يوصله إلى السعادة الأبدية، و الفلاح السرمدي، من حيث لا يحتسب،

ج-حتى أنه يقدر عليه الأمور، التي يكرهها العبد، و يتألم منها،

و يدعو الله أن يزيلها، لعلمه أن دينه أصلح،

و أن كماله متوقف عليها، فسبحان اللطيف لما يشاء، الرحيم بالمؤمنين.

\*\*\*أي لا تدركه الابصار في الدنيا

صحيح البخاري

3234 عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ:

«مَنْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَأَى رَبَّهُ فَقَدْ أَعْظَمَ،

وَ لَكِنْ قَدْ رَأَى جِبْرِيلَ فِي صُورَتِهِ وَ خَلْقُهُ سَادٌٌ مَا بَيْنَ الأُفُقِ» ( )

\*\*\* فَقَوْلُهُ تَعَالَى: {وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ. إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ} [اَلْقِيَامَةِ: 22، 23] وَقَالَ تَعَالَى عَنِ الْكَافِرِينَ:

{كَلا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ} [الْمُطَفِّفِينَ: 15].

قَالَ الَّإِمَاٰمُ الشَّافِعَيُّ:-

فَدَلَّ هَٰذَا عَلَى أَنَّ الْمُؤْمِنِينَ لَا يُحْجَبُون عَنْهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى.

<sup>(</sup>أعظم) دخل في أمر عظيم. (صورته) هيئته وحقيقته. (خلقه) خلقته التي خلق عليها]

وَ أَمَّا السُّنَّةُ، فَقَدْ تَوَاتَرَتِ الْأَخْبَارُ عَنْ غير وَاحِدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ:
أَنَّ الْمُؤْمِنِينَ يَرَوْنَ اللَّهَ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ فِي الْعَرَصَاتِ،
وَ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَّاتِ، جَعَلَنَا اللَّهُ تَعَالَى مِنْهُمْ بِمَنِّهِ وَ كَرَمِهِ آمين.
\*\*\*وَ قَالَ آخَرُونَ: لَا مُنَافَاةَ بَيْنَ إِثْبَاتِ الرؤية وَ نَفْيِ الْإِدْرَاكِ،
فَإِنَّ الْإِدْرَاكَ أَخَصُّ مِنَ الرُّؤْيَةِ، وَ لَا يَلْزَمُ مِنْ نَفْيِ الْأَخْصِّ انْتِفَاءُ الْأَعَمِّ.

# قَدْ جَاءَكُم بَصَايِرُ مِن رَبِّكُمْ فَكَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةً - وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا

# وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِعَفِيظٍ ١٠٠٠

الما بين تعالى من الآيات البينات، و الأدلة الواضحات،

الدالة على الحق في جميع المطالب و المقاصد،

نَبُّه العباد عليها، و أخبر أن هدايتهم و ضدها لأنفسهم،

فقال: (قَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن رَبِّكُمْ)

أي: آيات تبين الحق، و تجعله للقلب بمنزلة الشمس للأبصار،

لِمَا اشتمات عليه من:-

1-فصــاحة اللفظ،و بيانه، و وضوحه،

2-و مط\_\_\_ابقته للمعانى الجليلة، و الحقائق الجميلة،

لأنها صادرة من الرب، الذي ربى خلقه، بصنوف نعمه الظاهرة و الباطنة،

التي من أفضلها و أجلها:-

1-تبيين الآيات،

2-و تــوضيح المشكلات.

(فَكُنُّ أَبْصُرُ)

بتلك الآيات، مواقع العبرة، و عمل بمقتضاها

(فَلِنَفْسِهِ ٤

فإن الله هو الغنى الحميد.

\*\*\*كقوله ﴿ مَّنِٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا مَهْتَدِى لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّ مَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ ﴾

الإسراء: ١٥

(وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَاً)

بأن بُصِّــر فلم يتبصر،

و زُجِـــر فلم ينزجر،

و بُيِّ ن له الحق، فما انقاد له و لا تواضع،

فإنما عماه مضرته عليه.

\*\*\* كقوله ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ الحج: ٢٦

(وَمَا أَنَا )

أي: الرسول

(عَلَيْكُم بِعَفِيظٍ)

\*\*\* ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ الرعد: ٤٠ أحفظ أعمالكم و أرقبها على الدوام إنما عليَّ البلاغ المبين و قد أديته، و بلغت ما أنزل الله إليَّ، فهذه وظيفتي، و ما عدا ذلك فلست موظفا فيه .

# وَكَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيكتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۖ

# (وَكَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيِكَ )

\*\*\* وَ كَمَا فَصَّلْنَا الْآيَاتِ فِي هَذِهِ السُّورَةِ، مِنْ بَيَانِ التَّوْحِيدِ وَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، هَكَذَا نُوَضِّحُ الْآيَاتِ وَ نُفَسِّرُهَا وَ نُبَيِّنُهَا فِي كُلِّ مَوْطِنٍ لِجَهَالَةِ الْجَاهِلِينَ،

وَ لِيَقُولَ الْمُشْرِكُونَ وَ الْكَافِرُونَ الْمُكَذِّبُونَ: -

### (وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ)

دَارَسْتَ يَا مُحَمَّدُ مَنْ قَبْلِكَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ قَارَأْتَهُمْ وَ تَعَلَّمْتَ مِنْهُمْ. \*\*\*وَ هَذَا كَمَا قَالَ تَعَالَى إِخْبَارًا عَنْ كَذِبِهِمْ وَ عِنَادِهِمْ: {وَ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ ثُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلا} [الْفُرْقَانِ: 4، 5]

### (وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ)

ٱنَّبِعْ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ لآ إِلَهَ إِلَّا هُوِّ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ١٠٠ وَلَوَ شَآة

ٱللهُ مَا أَشْرَكُوأُ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ اللهُ

\*\*\* يَقُولُ تَعَالَى آمِرًا لِرَسُولِهِ ﴿ وَلِمَنِ اتَّبِعِ طَرِيقَتَهُ:

# {الَّيْعُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكُ }

أَي: اقْتَدِ بِهِ، وَ اقْتَفِ أَثَرَهُ، وَ اعْمَلْ بِهِ؛

فَإِنَّ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الْحَقُّ الَّذِي لَا مِرْية فِيهِ؛ لِأَنَّهُ

### (لا إِلَهُ إِلَّا هُوًّ)

### {وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ }

أَيِ: اعْفُ عَنْهُمْ وَ اصْفَحْ، وَ احْتَمِلْ أَذَاهُمْ، حَتَّى يَفْتَحَ اللَّهُ لَكَ وَ يَنْصُرَكَ وَ يُظْفِرَكَ عَلَيْهِمْ.

وَ اعْلَمْ أَنَّ لِلَّهِ حِكْمَةً فِي إِضْلَالِهِمْ،

فَإِنَّهُ لَوْ شَاءَ لَهَدَى النَّاسَ كُلَّهُمْ جُمِيعًا و لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى

### { وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُوا }

أَيْ: بَلْ لَهُ الْمَشِيئَةُ وَ الْحِكْمَةُ فِيمَا يَشَاؤُهُ وَ يَخْتَارُهُ، لَا يُشْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْأَلُونَ.

وَقَوْلُهُ: {وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا }

أَيْ: حَافِظًا تَحْفَظُ أَعْمَالَهُمْ وَ أَقْوَالَهُمْ

### ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ }

أَيْ: مُوَكَّلٍ عَلَى أَرْزَاقِهِمْ وَ أُمُورِهِمْ

{إِنْ عَلَيْكَ إِلا الْبَلاغُ} َ

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {فَذَكِّرْ إِنَّهَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ \* لَسْتَ عَلَيْهِمْ مِمُسَيْطِرٍ}

[الْغَاشِيَةِ: 21، 22] ،

وَ قَالَ {فَإِنَّا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ} [الرَّعْدِ:40

وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُّوا ٱللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْكِلْالِكَ زَيَّنَا

لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُبِّتُهُم بِمَا كَانُواْيَعْمَلُونَ السا

(وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ)

ينهى الله المؤمنين عن أمركان جائزا، بل مشروعا في الأصل،

و هو سب آلهة المشركين، التي اتخذت أوثانا و آلهة مع الله،

[التي يُتَّقرب إلى الله بإهانتها و سبها. ]

ثو لكن لما كان هذا السب طريقا إلى سب المشركين لرب العالمين،

الذي يجب تنزيه جنابه العظيم عن كل:-

[عيب، و آفة، و سب، و قدح -] نهى الله عن سب آلهة المشركين،

(فَيَسُبُّوا اللَّهَ)

حتى إنهم، ليسبون الله رب العالمين،

(عَدُوًّا)

\*الميسر: اعتداءً

(بِغَيْرِ عِلْمٍ)

الذي رسخت عظمته في قلوب الأبرار و الفجار، إذا سب المسلمون آلهتهم.

و في هذه الآية الكريمة، دليل للقاعدة الشرعية و هـــو:

أن الوسائل تعتبر بالأمور التي توصل إليها، و أن وسائل المحرم،

و لو كانت جائزة تكون محرمة، إذا كانت تفضى إلى الشر.

\*\*\* وَ مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ -وَ هُوَ تَرْكُ الْمَصْلَحَةِ لِمَفْسَدَةِ أَرْجَحَ مِنْهَا -

صحيح البخاري 5973 عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ:

قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ:

«إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ»

قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَ كَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟

قَالَ: «يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ، فَيَسُبُّ أَبَاهُ، وَ يَسُبُّ أُمَّهُ»

# (كَذَاكِ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنِّتِثُهُم بِمَا كَانُواْيَعْمَلُونَ

لأنهم يَحْمُون لدينهم، و يتعصبون له.

لأن كل أمة، زين الله لهم عملهم،

فرأوه حسنا، و ذَبُّوا عنه، و دافعوا بكل طريق،

\*\*\*وَ كَمَا زَيَّنَا لِهَؤُلَاءِ الْقَوْمِ حُبَّ أَصْنَامِهِمْ وَ الْمُحَامَاةَ لَهَا وَ الِانْتِصَارَ، كَذَلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ مِنَ الْأُمَمِ الْخَالِيَةِ عَلَى الضَّلَالِ عَمَلَهُمُ الَّذِي كَانُوا فِيهِ، وَ سِنَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ، وَ الْحِكْمَٰةُ التَّامَّةُ فِيمَا يَشَاؤُهُ وَ يَخْتَارُهُ.

# أُثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ }

أَيْ: مَعَادُهُمْ وَ مَصِيرُهُمْ،

رو لكن الخلق كلهم، مرجعهم و مآلهم، إلى الله يوم القيامة،

### {فَيُنِتَنَّهُم بِمَا كَانُواْيِعُمَلُونَ }

أَيْ: يُجَازِيهِمْ بِأَعْمَالِهِمْ، إِنْ خَيْرًا فَخَيْرٌ، وَ إِنَّ شَرًّا فَشَرٌّ. ()يعرضون عليه، و تعرض أعمالهم، فينبئهم بما كانوا يعملون، من خير و شر.

وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ ءَايَّةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِمَثْلُلَ إِنَّمَا ٱلْآينَ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ اللهِ وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ وَأَبْصَكَرَهُمْ كَمَا لَرُ

يُؤْمِنُوا بِهِ \* أَوَّلَ مَنَّ قِ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ اللهُ

(وَأَقْسَمُوا)

أي: و أقسم المشركون المكذبون للرسول ﷺ

( بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهُمَ)

أي: قسما اجتهدوا فيه و أكدوه.

(لَبِن جَآءَتُهُمْ ءَايَدُ )

تدل على صدق محمد ﷺ

(لَّيُوْمِئُنَّ بِهَاً)

و هذا الكلام الذي صدر منهم، لم يكن قصدهم فيه الرشاد،

و إنما قصدهم دفع الاعتراض عليهم، و رد ما جاء به الرسول قطعا،

فإن الله أيد رسوله ﷺ، بالآيات البينات،و الأدلة الواضحات،

التي - عند الالتفات لها- لا تبقي أدنى شبهة و لا إشكال في صحة ما جاء به، فطلبهم - بعد ذلك- للآيات من باب التعنت، الذي لا يلزم إجابته، بل قد يكون المنع من إجابتهم أصلح لهم،

فإن الله جرت سنته في عباده، أن المقترحين للآيات على رسلهم، إذا جاءتهم، فلم يؤمنوا بها – أنه يعاجلهم بالعقوبة،

و لهذا قال: (قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيِئَتُ عِندَ ٱللَّهِ)

أي: هو الذي يرسلها إذا شاء، و يمنعها إذا شاء، ليس لي من الأمر شيء، فطلبكم منى الآيات ظلم، و طلب لما لا أملك،

و إنما توجهون إلى توضيح ما جئتكم به، و تصديقه، و قد حصل،

و مع ذلك، فليس معلوما، أنهم إذا جاءتهم الآيات يؤمنون و يصدقون،

بل الغالب ممن هذه حاله، أنه لا يؤمن،

و لهذا قال: (وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَآءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ) .

\*\*\*قِيلَ: الْمُخَاطَبُ بِ {وَمَا يُشْعِرُ كُمْ} الْمُشْرِ وَكَنَ،

وَ قِيلَ: الْمُخَاطَبُ بِقَوْلِهِ: {وَمَا يُشْعِرُ كُمْ} الْمُؤْمِنُونَ، أَيْ:-

\*\*\* وَعَلَى هَذَا فَتَكُونُ "لَا" فِي قَوْلِهِ: {أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ}

((صِلَةً)) كَمَا فِي قَوْلِهِ: {مَا مَّنَعَكَ أَلا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ} [الْأَعْرَافِ: 12] ،

وَقَوْلُهُ {وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ} [الْأَنْبِيَاءِ: 95].

أي: ما منعك أن تسجد اذ أُمَرْتُكَ

وَ حَرَامٌ أَنَّهُمْ يَرْجِعُونَ.

وَ تَقْدِيرُهُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ:

\*\*\* وَ مَا يُدْرِيكُمْ -أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ تَوَدُّونَ لَهُمْ ذَلِكَ حِرْصًا عَلَى إِيمَانِهِمْ -أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْهُمُ الْآيَاتُ يُؤْمِنُونَ

# (وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كَمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِدِهِ أَوَّلَ مَنَّ وَ

وَنَذَرُهُمْ فِي كُلْغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ)

### (وَنُقَلِّبُ أَفِيدَتَهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ)

\*\*\*وَ نَحُولُ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الْإِيمَانِ وَ لَوْ جَاءَتْهُمْ كُلُّ آيَةٍ، فَلَا يُؤْمِنُونَ،

### (كَمَا لَوْ يُؤْمِنُوا بِدِهِ أَوَّلَ مَرَّةِ)

كَمَا حُلْنَا بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الْإِيمَانِ أَوَّلَ مَرَّةٍ.

### Oأي: و نعـاقبهم،

1-تقليــــب القلوب،

2-و الحيل ولة بينهم و بين الإيمان،

3-و عــدم التوفيق لسلوك الصراط المستقيم.

و هذا من عدل الله، و حكمته بعباده،

فإنهم الذين جنوا على أنفسهم، و فتح لهم الباب فلم يدخلوا،

و بين لهم الطريق فلم يسلكوا،

فبعد ذلك إذا حرموا التوفيق، كان مناسبا لأحوالهم.

### (وَنَذَرُهُمْ)

\*\*\*نترکهم (فی مُطغَیکنِهِم )

\*\*\*قال بعض العلماء:كفرهم-أو ضلالهم

(يَعْمَهُونَ)

\*\*\*يترددون